MYSTIQUES DE I’INDE

L’Inde classique
Deux UPANISAD ~ 400 AC
BHAGAVAD-GITA ~200 AC
VASUGUPTA Stances sur la vibration et leur glose
La BHAKTI dans le Sivaisme du Kasmir
DNYANDEYV Gita commentary ~1300
KABIR ~ 1500
RAMANA MAHARSHI ~ 1950



Série « Mystiques du Monde »

I. Antiquité judéo-chrétienne et grecque
Des origines au troisi¢me siécle
I1. Antiquité chrétienne
Du cinquiéme au dixieme siécle
III. Moyen Age chrétien
Du douziéme au quatorziéme siécle
IV. Chrétiens a la Renaissance
Quinziéme et seiziémes siécles
V. Chrétiens a ’dge classique
Dix-septiéme siecle
VI. Figures européennes

Du dix-huitieme au vingti¢me siecle

VII. Sufis en terres d’Islam
Du neuviéme au treiziéme siécle
VIII. Sufis en terres d’Islam

Du quatorziéme au vingtiéme siécle

IX. Figures mystiques de ’Inde traditionnelle
X.  Mystiques bouddhistes de 'Inde et du Tibet
XI. Mystiques bouddhistes de la Chine et du Japon

XII. Mystiques taoistes et confucianistes de Chine

XIII. Poemes de Chine, Corée, Japon
XIV-XVI Poemes d’Occident

Apreés des florileges chronologiques, je propose dans cette série
une dizaine de figures mystiques par tome en livrant des textes
majeurs non coupés.



Table des matiéres

MYSTIQUES DE I’INDE.................. 1
L’Inde classique......cccveeicererreeennnnnnnnnnee. 5
Deux UPANISADS. ..o viiiereiencrerencnces 7
SVETASVATARA Up...uuuuurrrrririieiiiiiiiiiinnnnnnneneeeeeennnns 9
J FaX 50 10 To1 5 [0} s VOURUUN Rt 9
SVELASVALAT Arrrerrerrerenreereerecnsscsssesesesesscassssssssesesssssnssnse 45
MUNAAKA UP..vuverrrecrereersseseesessesssessesssesassessesasssans 61
| FoX 500 e 10 To] 5 (o) s VU 61
JLY L0 T 4 Ve B ) £ TN 62
BHAGAVAD GITA......ooeeeeeeveennne. 73
INtrOdUCHION. ceueereietieiieneeieteeeeeeeteeeeseencsseecssenesnencens 73
BHAGAVAD GITA. ..ot 78

VASUGUPTA Stances sur Ia vibration

et leurs GlOSES......uuueeeeeeuunnnniiiiiieennnnnnnne 137
DEUXIEME PARTIE — LES GLOSES DE
KSEMARAJA ET DE BHATTA KALLATA........... 138

SPANDASAMDOHA DE KSEMARAJA — GLOSE
DE LA PREMIERE STANCE DE LA
SPANDAKARIKA.........oeeeeereereeereesreesreeessseesssessssessns 138

SPANDANIRNAYA DE KSEMARAJA ET
SPANDAKARIKAVRTTI DE BHATTA KALLATA



INTRODUCTION.......ceverererererenrrereresesesensenesenes 240
I. SIVA — LE — MAGICIEN (MAYAVIN)........... 251
II. SIVA DIEU DE GRACE.........cooeeverererrererrerennas 258
VIRUPAKSA et le troisiéme Oeil.......c.cevereererverennens 261
I11. SIVA, DIEU D’AMOUR, AMANT D’UMA —
PARVATL.......ououerererreererereresesesesesesesessssesesesesessasene 267
IV. SIVA, ASCETE......ccoeverererrerrerrereereeeeseeseeseesenses 289
V. SIVARATRI, LA NUIT MYSTIQUE................. 294
VI, SIVA DANSEUR AU GRAND BANQUET DE
LA VIE.......oieiereerereeseresesesesessesesesesesesssesesesesens 305
LE STAVACINTAMANI DE BHATTANARAYANA
................................................................................. 334
ADDENDUM......cooerererrerererenennesesesesesessesssesesens 386
INDEX SANSKRIT.......cccecevrrererrererererererenenesesenes 388
INDEX DES NOTIONS ET DES IMAGES......... 397
DNYANDEYV Gita Commentary......406
KABIR ..ottt 450
INtroducCtion....cieuieecieniieeiieiieiinernernereeenecencsennnens 451
KABIR GRANTHAVALL..........coevevererrrererererennens 456

RAMANA MAHARSHLI....................552



L’Inde classique

Voici la partie faible d’une folle entreprise. Il est impossible par un
seul tome' de rendre compte de trois mille ans d’évolution
culturelle ; en respectant la variété des peuples aux langues du
nord et du sud si différentes ; en suggérant un éventail qui s’ouvre
du matérialisme « a sa gauche » jusqu’a ’idéalisme védantique a sa
droite ! Il faut tailler.

Premiére réduction : Inde sans la « Voie du milieu » et il en sera
de méme au tome chinois. L’antique « Réforme » par libération
bouddhique mérite deux tomes pour respecter importance et
continuité au sein de civilisations différentes. Le premier ouvre sur
son origine indienne.

Deuxieme réduction : oublier les contextes généraux culturel et
historique. Car trois synthe¢ses rédigées en frangais sont des
« clefs d’accés » recommandables : elles ont tenu sur la durée. I1
s’agit d’Instant et Cause (1955, 1989) par Lilian Silburn qui trace
Pévolution sur la durée indo-bouddhique ; de L’Inde Classique,
manuel des études indiennes, tome I (1947) puis II (1953, 2005),
ceuvre collective qui traite « tout» du sous-continent en 2494
amples « paragraphes »; d’un ouvrage méconnu, Le Modéle
hindou (1978, 2004) de Guy Deleury, jésuite libéré qui résida vingt
ans en Inde paysanne et peut par expérience introduire au vécu
journalier de ’hindou en rectifiant nos a-priori.

Le flambeau est aujourd’hui tenu en mains anglophones (Indiens
et Etats unis qui accueillent les diasporas orientales). Etudes
ciblées et multiples d’un champ sans limites.

1. Contre six consacrés a I’'Occident.



Troisiéme réduction: se limiter 2 peu de « sommets»’. Leur
ascension a mener tour a tour mérite de Pattention et du temps
pour s’adapter a divers paysages. Il faut engranger des
vocabulaires traduisant des notions sans équivalences univoques
avec les nétres. Ici: en expliquant les deux UPANISADS et par la
vaste glose de VASUGUPTA a de bréves stances (ailleurs : par

recours au premier tome bouddhiste).

Sept sommets émergent du brouillard du sous-continent : trois
« massifs » successifs! Il s’agit: (1) de deux UPANISADS
présentés par L. Silburn et de la GITA commentée par DYANDEY,
(2) de VASUGUPTA, de La Bhakti et du tisserand KABIR, (3) du
MAHARSHI, ’homme de la Montagne retenu comme témoin de
Pépoque moderne’.

2 Originalité commune aux tomes de la série :

Se limiter a des ceuvres mystiques accomplies (parfois méconnues) ;
réduire le nombre de sections ou FIGURES (le nom d’auteur est souvent
connu) ; se limiter par figure a un texte (parfois a quelques chapitres)
livré(s) sans coupure.

Mais en y associant tout loutillage (en maigre) nécessaire a
P'appréciation du texte principal (en gras). L’outil est souvent ample car il
requis pour comprendre les implications d’une formulation elliptique du
texte principal apte a2 mémorisation en société orale (UPANISAD,
stances). L’outil ? extrait de présentation, notes, parfois une entrée en

dépendance (DNYANDEYV 2 la GITA).

3 On touche ici a larbitraire d’une sélection drastique. Et
Ramakrishna, et Ramdas ?



Deux UPANISADS

Présentation

Je choisis I’Upanisad Svetdsvatara qui fut commentée et
traduite par Lilian Silburn en collaboration avec sa sceur cadette
Aliette. Ce travail traduit une recherche intérieure qui fut
poursuivie sur le terrain par la sceur ainée. Lilian rencontra des
années plus tard son maitre indien qui ne dépendait pas de
sources apparentées.

Le choix de ce premier travail fut certainement approuvé par
Louis Renou, rédacteur dans L’Inde classique de la notice sur
PUpanisad’ :

584. [...] b) La Svetdsvatara’ (aussi Mantra-Up.), qui appartient aussi au
Yajus Noir (sous-branche des Taittitlya, portant le nom de « [’homme]
aux mules blanches ») est un texte composite et éclectique. Au-dela d’un
triple brabman (cosmos, individu, matiére), elle postule un dieu personnel
qui meut «la roue du brahman» et revét les traits de Rudra-Civa : sorte
de Bhagavadgita civaite, dit BARTH. D’apres HAUER la tendance
monothéiste est 'essentiel de I'ceuvre, qu’ont imprégnée des données
Samkhya-Yoga.

L’«Introduction » résume avec grande clarté le probléme posé
par le dieu face a imperfection de sa création. C’est « le probléme
du mal » posé en culture déiste. La Svetdsvatara rapprocherait-elle
PInde multiculturelle de nos religions du Livre ? Il désespere de
toute réponse cohérente’.

Dans cette Introduction, la Svetdsvatara oriente vers le Sivaisme
du Cachemire et vers le Bouddhisme. Ce travail risquait d’étre
totalement oubli¢’. C’est prémonitoire de ce qui devint par la suite
Paccomplissement mystique de son auteure et peut figurer comme

4 [Inde Classigne, manuel des études indiennes par Louis Renou et
Jean Filliozat, tome premier, avec le concours de Pierre Meile, Anne-
marie Esnoul, Liliane Silburn, Payot, Paris, 1947, § 584, b).

5 Les termes sanscrits figurent en italiques sans signes diacritiques
autres que 'usage aisé d’un « * » posé sur des « a» et «i» et « u» (pas de
«s» accentué ou de « m» pointé).

6 Depuis Job, texte approximativement contemporain (~500 AC)
dont la conclusion « positive » est un ajout. Compte tenu de P'universalité
du «probléeme» ou plutét de I’énigme, Job est largement annoté en
ouverture du premier tome de la série.



ouverture et programme annongant d’autres travaux: these
d’intérét actuel centrée sur le temps, études et traductions
concernant le Sivaisme et le bouddhisme, contributions parues en
séries Hermés, témoignages personnels édités par Jacqueline
Chambron dans Lilian Silburn une vie mystique.

§

Je fais suivre par la bréve Mundaka Upanisad® :

§584, d) La Mundaka « (Upanisad des ascetes) rasés », qui se rattache a
I’ Atharvaveda, préconise le « haut savoir », celui du brahman, d’ot émane
le monde et duquel I'auteur distingue en partie 'atman individuel.

7 Compte tenu d’un « échange » de signatures opéré entre les sceurs
Lilian et Aliette responsables sous la houlette de Louis Renou des
fascicules VII & X au sein de la série Les Upanisad, Adrien-Maisonneuve,
fasc. I a XV, 1943 a 1952. Outre la présente Swetdsvatara, 11 s’agit de
I’ Aitareya upanisad « publiée et traduite par Lilian Silburn ».

On note que I'» Introduction» est exceptionnellement ample (cas
unique au sein de la collection Renou sur une une quinzaine
d’Upanisads) et de plus couvre un paysage culturel allant au-dela de
justifications éditoriales.

Ce panorama d’ensemble traduit probablement un «projet» de
recherche pour une réponse intérieure autant qu’érudite (peu apres la
guerre au probleme du mal ?). Un tel « projet» de la jeune contributrice a
L’Inde Classigue, ouvrage couronnant les travaux de I’école francaise, fut
encourage par Louis Renou auquel Lilian demeura attaché (.

8 Entre les deux upanisad reprise dans ce volume, une troisiéme : «
§584, ¢) La Mabdindriryana, appendice récent du Taitt.-Ar. (Upanisad) du
Grand Narayana » (’atman cosmique divinisé) est un mélange d’hymnes,
de versets extraits de divers textes védiques, de formules didactiques en
prose sur le rituel ou sur les vertus religicuses. » Donc de moindre intérét
2 nos yeux et supposant une connaissance préalable des rituels védiques.



SVETASVATARA Up.

Abréviations :

A.V. Atharva Veda — Bg.Gita Bhagavad Gita — Mbh. Mahabhérata —
Rg V. Rg Veda — S K. Samkhya Karika — Sv. Svetasvatara — T A. Taitiriya
Aranyaka — V' S. Vajasaneyi Sambhita.

Introduction

§ 1. La Swetdsvatara Upanisad’ emprunte son nom 2 l'ascéte au blanc
mulet, auquel elle fut révélée « par la grice de Dieu»; bien qu’elle soit
rattachée par la tradition brahmanique a la branche caraka du Yajur Veda
Noir et quelle cite fréquemment des strophes du Veda, cette Upanisad
semble pourtant avoir été composée par une communauté (sazgha) de
religieux, les az Axmmz'ﬂ, ceux qui sont au-dessus des anachoretes et qui
semble-t-il vivaient en marge de P'orthodoxie brahmanique comme le
suggere la Svetdsvatara : « Par le pouvoir de son austérité et par la grace
du dieu, en vérité, le sage Svatasvatara a ainsi révélé comme il convient le
brahman a ceux qui ont franchi les asrama, la purification supréme
agréée par I'assemblée des voyants 1. »

Au sujet de Svetdsvatara, la littérature indienne ne nous fournit aucun
renseignement, si bien qu’on est autoris¢é a se demander si Clest
véritablement un personnage authentique.

La Svetasvatara n’appartient pas au groupe des Upanisad anciennes
qui spéculent sur I'identité du brabman et de Vdtman : Brhad Aranyaka,
Chandogya, Aitareya, Kena et Isi; elle fait partie dun groupe
d’Upanisad plus tardives, de caractére éclectique, qui mettent en évidence
les themes théistes surajoutés a I'atman-brahman et qui préconisent le
renoncement. Rédigées en vers, elles contiennent des notions et des
termes du Siitlikhya, ainsi que des pratiques mystiques

1. Sv. VI, 24.

_6-10

9LES UPANISHAD VII, SVETASVATARA UPANISAD, publiée et
traduite par Aliette [Lilian] SILBURN, LIBRAIRIE D’AMERIQUE ET
D’ORIENT ADRIEN-MAISONNEUVE, 11, rue Saint-Sulpice PARIS
(VI9, 1948.

10Pagination conservée car les notes signalées par indentation sont
reproduites au fil du texte principal (tandis que la transcription du
sanskrit est limitée a ’ajout « ~ » aux lettres a, i, u de I'alphabet latin).



du Yoga : la Kathaka et la Taittirlya qui semblent plus anciennes que
la Svetasvatara, la Mahanarayana et la Maitrayaniya, qui comme notre
Upanisad font partie du Yajur Veda Noir et lui sont postérieures, la
Mundaka, la Prasna, la Manduikya relevant de I’Atharva Veda.

§ 2. Les différents chapitres de notre Upanisad semblent avoir été
congus et composés indépendamment les uns des autres, puis reliés a
une époque ultérieure. Le troisieme chapitre parait le plus ancien, puis
vient le quatriéme et en partie le cinquieéme chapitre, qui contiennent
comme le troisicme de nombreuses citations de la Vajasaneyi Samhitd et
ou abondent les images mythologiques védiques ; le deuxieme chapitre
semble déja plus tardif, enfin le premier et le dernier chapitre sont sans
aucun doute les plus récents. Il n’est pas impossible qu’avant d’étre inclus
dans I'Upanisad, certains de ces chapitres aient formé des ouvrages
séparés, qui furent réunis par la suite en raison de leur affinité de
doctrine.

Ce n’est qu’apres une étude critique des rapports entre la Svetasvatara
et les divers systemes: Bouddhisme, Sivaisme, matérialisme et
déterminisme, que nous pourrons fixer une date trés approximative a
notre Upanisad : ces divers chapitres semblent s’échelonner entre le Vle
siécle et le I1le siecle avant notre ére, bien que rien ne s’oppose a ce que
certaines parties remontent a un passé plus reculé. Par leur contenu, il est
possible de grouper ainsi les divers chapitres : le deuxieme nous donne
Papercu d’un Yoga primitif, les chapitres III, IV et V renferment
'essence du Sivaisme et du Samkhya, le premier et le dernier chapitre, qui
résument et critiquent les conceptions philosophiques alors en vogue
afin d’établir solidement le monothéisme, forment avec le cinquiéme un
véritable ensemble : le maitre poursuit son idée fondamentale, toute de
correspondances et de résonances multiples, a travers I'entrelacement
subtil de questions et de réponses.

Malgré son manque de systématisation, I'Upanisad trahit pourtant
une seule attitude intellectuelle, maintenue dans ses chapitres si divers ;
elle s’efforce de dégager les notions courantes a I’époque sur la nature,
I’ame, le brahman et les dieux pour les transférer a une divinité supréme,
douée d’une personnalité vivante et individuelle.

La Svetasvatara Upanisad a été traduite en anglais :

The thirteen Principal Upanishads by R. E. Hume. Oxford, 1921.

The Upanishad translated by M. Muller. Oxford, 1926. SBE., XV.

Les Upanishad translated by E. Boer. Calcutta, 1907. et en allemand :

J. Wi Hauer, Glaubensgeschichte der Indogermenen 1 (Stuttgart, 1937).

Die Svetisvatara Upanisad Eine Kritischen Ausgabe mit einer Ubersetzung
und einer Ubersicht uber ibre Lehren. V. R. Hauschild. Leipzig, 1927. Abhkm.,
XVII n. 3.



La Svetasvatara Upanisad a été étudiée par Oldenberg, Die
Upanishaden D. Rdsch. E. W. Hopkins, Notes on the Svetasvatara.
JAOS., XXII, 380. I The Svu, auteur et date.

Johnston, Some Samkhya and Yoga conceptions of the Svetasvatara

Upanisad. JRAS., 1930.
THEISME.

§ 3. A se tenir strictement dans les limites des Upanisad, c’est dans la
Svetdsvatara Upanisad que la conception dun dieu supréme, qui
commence a se développer a partir du Veda, atteint son apogée.

Cette Upanisad scelle par une synthese accueillante les thémes qui
traitent de 'essence divine : dtman, brabman, prajapati, purusa, themes épars
dans les Veda, les Braihmana et les plus anciennes Upanisad.

C’est vers une fusion de tous les dieux du panthéon védique en un
seul que tend la Svetasvatara qui, sans éliminer aucun

_8__
des nombreux aspects de la divinité, accéde a l'unité¢ divine
primordiale, non plus seulement sous 'aspect du brahman impersonnel,

mais sous celui du (lieu personnel, Siva, 'objet de la dévotion des
ermites.

Dans un esprit tout a fait nouveau, elle reprend les figures divines
promues a tour de role en principes créateurs par le Veda : Prajapati, le
maitre des créatures, Hiranyagarbha, "embryon d’or, Visvakarman, ’'agent
universel qui fabrique le monde; mais si I'Upanisad mentionne
fréquemment le dieu qui engendre et le dieu qui faconne, elle est en
quéte d’un principe qui serait coextensif a I'univers entier et cette divinité
supréme qui pénétre la création, jusqu’en ses moindres parcelles, elle la
trouve dans I'antique conception du purusa, la victime immolée par les
dieux, ’homme cosmique, dont les membres éparpillés forment les
diverses parties de I'univers.

Cette présence immanente a l'univers doit encore Ilactuer de
lintérieur et c’est a Savitar, l'incitateur, que la Svetisvatara Upanisad
impartit le réle d’animateur de lexistence ; symbole du soleil et de la
lumiére, Savitar est le dieu d’or qui assume et manifeste toutes les
formes, o'est lui qui émet le monde et le résorbe en lui-méme ; il est

> q
encore le pouvoir efficient qui met en branle Pactivité de lesprit de
I’homme et inspire ses pensées, c’est lui le sactificateur céleste qui
b
promeut le sacrifice : « De méme qu’il a attelé les dieux qui s’en sont allés
vers la lumiere », Savitar a mis le joug au sens interne [manas| et incite le
Yogin a se recueillir en lui-méme et a atteindre la toute-puissance par
P'union a Pabsolu.



§ 4. A c6té de Savitar, le Yajur Veda Noir mettait au premier plan des
divinités qu’il célébre, Rudra ; forme védique de quelque dieu non aryen,
Rudra présente dans le Veda un caractere redoutable : archer divin qui a
pour arme I’éclair, ses adorateurs I'implorent afin qu’il les épargne de ses
fleches ; c’est a sa colere que sont attribués les phénomenes destructeurs,
tels que les tempétes, les épidémies. Le Satarudriya, «les cent étres de
Rudra», qui le désigne pat les épithétes remarquables de « patron des
assassins et des voleurs de grand chemin», distingue déja sa forme a
deux faces: 'une sinistre et I'autre bienveillante « Siva» et c’est cette
derniére qualification de Siva «le gracieux» qui tend a devenir le nom
véritable du dieu supréme de la Svetasvatara Upanisad, en raison de tous
les germes d’amour et de vénération qu’elle renferme.

C’est avec Savitar et plus encore avec Rudra qui déja dans I’Atharva
Veda et la Taittiriya Samhita commencait a prendre la suprématie sur les
dieux, que la Svetasvatara porte a son acheévement cette progression vers
Punité absolue, en faisant subir une double refonte aux textes qu’elle cite,
ainsi a I'dtman [le Soi] de certaines strophes tirées de la Kacha Upanisad'
elle substitue soit deva, la divinité, matrice de I'dtman 2, soit purusa plus
nettement théiste. Elle élargit également la notion du dieu et remplace le
Rudra de I’Atharva Veda 3 par deva, qu’au Vle chapitre elle désigne des
noms variés de Isvara, Bhagavant, Mahesvara, Isa dégagés de tout
sectarisme.

Autour des deux themes du deva, dieu personnel, et de la bbakts,
adoration et aussi amour, la Svetdsvatara Upanisad centre la révélation
que «I’homme au blanc mulet» communique aux meilleurs des ermites,
révélation qui sera le point de départ du foisonnement des sectes théistes
de I'Inde.

§ 5. En Soi, principe absolu, incommensurable; le mahatma
transcende I’étre et le non-étre, il est infini, indivis, impérissable et
immortel ; fait de pure spiritualité, il est omniscient et resplendit par
Péclat de sa propre intelligence. C’est par un mouvement d’intériorisation
en trois étapes azman, brabman, deva, que 'Upanisad méne ses adeptes a
’absolu, mais avant d’accéder a son aspect le plus spirituel, a

1.11, 2, 15. Cf. 4 Sv VI, 16.
2. Sv VI, 16.
3. XII, 87,1. Cf. 4 Sw.
10 —

la notion de grice corrélative de celle de bbakti, il nous faut
considérer les divers modes de la causalité divine.

Le brabman, qui était a origine le pouvoir sacré du rite, de la parole et
de la méditation est dans I’'Upanisad la voie de l'immanence pour
atteindre I’absolu : dans les deux notions de brabman et &’ dtman, maniére



d’étre essentielle des choses et de la personne, I'étre s’intériorise et
s’approfondit ; C’est en s’opposant aux tendances dispersives d’extériorité
des sens que le sage par la contemplation de son moi véritable, s’oriente
vers I’étre absolu et s’abime en brahman [brabmalina).

Substantiellement présent partout, devenir accompli, bbavabbita, il
embrasse a lui seul 'univers et imprégne la nature jusqu’en ses moindres
parties : « Il est le visage, la téte, le cou de toutes choses, il est caché dans
le tréfonds de tous les étres 1. »

Quatre métaphores illustrent cette présence intérieure du brabman
dans le monde et chacune d’elles met en évidence I'aspect ambigu du
brahman identifié au cosmos, puissance qui asservit en tant que samsira et
qui délivre par sa grace.

1. Ceest I’étai au centre du monde primitif, le brahman cause éternelle
et soutien de vie. « Dressé comme un atbre, il se tient seul dans le ciel. Ce
monde entier est rempli par cet Esprit 2.» Des deux oiseaux qui
Iétreignent, l'un est retenu captif par les fruits savoureux de l'arbre,
tandis que lautre oiseau qui contemple ce fruit sans y toucher est libéré
du chagrin.

2. Le brabman est encore la roue puissante qui vivifie et met un terme
a toutes choses, roue cosmique de la transmigration dans laquelle se
débat le cygne, I’dme asservie et tourmentée.

3. «1l est la barque qui traverse tous les fleuves effrayants »
1. Sv. 111, 11.
2. Sv. 111, 9.
3.8v 1L 8.
cette barque du brabman n’est autre que la concentration du Yoga.

4. 11 est la cité impérissable ou sont cachées I'ignorance qui retient
captive dans le réseau de lexistence individuelle et la science qui libére
des entraves; cette cité du brahman c’est Vdtman, le microcosme sis a
Iintérieur du cceur et c’est encore le monde entier sous I'aspect du
macrocosme.

§ 6. Si la Svetasvatara Upanisad développe aussi a son tour le théme
central des anciennes Upanisad, I'identification a ’dtman, au brabman, clle
accorde dans son premier chapitre une place considérable a une
conception nouvelle, celle du triple brabman, qui forme un compromis
entre le monisme et le dualisme et prépare la voie au théisme : par une
distinction que reprendra Réamanuja quelques siecles plus tard, I'Upanisad
scinde le brabman en une triade : incitateur, ame et nature et approfondit
leurs rapports mutuels. Le triple brabman se compose de a) bhoktr, le
jouisseur qui est par nature infini, inactif, sans commencement, lié par sa
jouissance, tant qu’il se croit différent du brabman ; b) bhogya, I'expérience
ou l'objet de cette jouissance, la nature primordiale qui elle aussi est sans



commencement ; ¢) preritar, I'incitateur qui désigne le dieu, est un terme
qui apparait pour la premicére fois dans le brahmanisme

Cette triade impérissable forme la clef de voute du premier chapitre,
étant donné que le but supréme, la délivrance, ne dépend que de la
connaissance de ses membres ; cette connaissance se fait en deux temps,
il s’agit de discriminer 'ame de la nature, puis de la réaliser comme
identique au promoteur.

Nous assistons ici a une orientation différente de la conception de
identité du microcosme et du macrocosme : dans certaines Upanisad
anciennes, Udtman réalité du monde intérieur rejoignait le brahman réalité
du monde extérieur pour s’identifier a lui, 'Upanisad dira que I’énergie
qui nous est intérieure est identique a I’énergie qui met le monde en
mouvement, c’est la méme sa£&# : en s’identifiant a 'incitateut,

—-12

Vdtman n’a plus le pouvoir d’engendrer ’émanation cosmique, c’est a
la divinité que revient cette fonction.

7. Selon une perspective personnaliste enticrement nouvelle dans les
Upanisad, le deva désigné sous les noms de Isa, Isina, Rudra, Siva,
Mabesvara, émerge de la notion de preritar et forme I'intermédiaire entre
'absolu et le brahman immanent. Alors que la causalité du brahman reste
impersonnelle, celle du deva devient essentiellement personnelle et
transcendante : le dieu est la cause efficiente et motrice de I'univers, la
cause premiére dont tout procéde et ou tout retourne.

Rapport du dieu et de la nature: Du fait que la nature en tant
qu’objet d’expérience, bhogya, recouvre une certaine autonomie, un
probléme difficile va se poser a 'Upanisd, qui ne veut pas que le dieu soit
absolument identique a la nature ni uniquement transcendant ; le monde
et le dieu doivent étre en méme temps unis et séparés. Entre le dieu et le
monde elle s’efforcera de trouver un moyen terme, la sak# ou la nature
divine, créatrice de la matiere : « Swvagunadevimassakti» le pouvoir
personnel du dieu caché en ses propres modes, est une expression que
'on trouve pour la premiere fois employée dans une Upanisad ; par cette
action omniprésente et diverse dans I'univers, le dieu est la cause motrice,
lincitateur qui met en branle la nature, pravartaka, l'animateur de
Pexistence qui fait tourner la roue du brabman et fait agir ses créatures
selon ses ordres et a des fins délimitées : par ses forces créatrices (Isini) il
agit sur les stades successifs du développement du monde.

Cause efficiente et supréme, il gouverne toutes les causes depuis le
temps jusqu’au Soi: Il est le support de I'évolué et de l'inévolué, du
périssable et de 'impérissable.

En méme temps que le créateur, il est le destructeur ; sz est le tout
primordial qui émet les créatures et les réabsorbe a la fin des temps : «



Rudra est unique, sans second ; c’est lui qui domine ces mondes par sa
domination. Tourné vers les créatures, lui le protecteur, qui a créé tous
les étres, il les engloutit tous ensemble a la fin des temps 1.»

§ 8. Rapport du dieu et de ’ame.

L’Upanisad est avant tout en quéte d’un dieu personnel, accessible et
accueillant, que ’homme puisse atteindre immédiatement sons forme
d’dme universelle et dont la présence substantielle se trouve recélée en
nous comme l’huile dans le sésame et le beurre dans le lait; cette
puissance spirituelle, I'dtman, étend son régne entre Iinfiniment petit et
I'infiniment grand 2; ce sont les deux poles entre lesquels oscille notre
Upanisad ; les strophes 5, 8 et 9 du V essaient par approximations
successives d’atteindre I’étre le plus insaisissable, le purusa plus subtil que
le subtil, sis dans la cachette secrete du ceeur ; pourtant ce méme purusa
minuscule faconné par la pensée, par le sens interne, a une force de
projection incommensurable et déborde I'univers. « Si on partage en cent
la pointe d’'un crin et a nouveau ce centiéme en cent, telle est 'ame
individuelle, qu’on le sache et cependant elle participe a I'infinitude 3. »

Le dieu est encore congu comme une présence dynamique dans I’ame
individuelle, 'unique promoteur sous une double forme : il est d’une part
Pexcitateur de la jouissance et d’autre part I'incitateur qui par I'ascese
dompte le sens interne et le conduit a la délivrance.

Mais dans le lotus secret de notre ceeur, il est la présence consciente

et aimante, le refuge supréme, 'ami intime qui donne la paix et exauce
tous les désirs.

SOURCES VEDIQUES. STYLE ET METAPHORES.

§ 9. Pour chanter son dieu en des vers pleins d’élan que n’alourdissent

ni les images rituelles, ni les jeux de mots,
1. Sv. 111, 2.
2. Sv. 111, 20.
3.5v.V, 9.

14—

I'Upanisad s’inspire des hymnes du Veda et cite de préférence ceux
qui exaltent le soleil érigé en dieu supréme et unique sous les noms de
Hiranyagarbha et de Savitar. Cependant elle éclaire d’un sens entierement
nouveau ces strophes védiques, interprétant les unes selon sa dévotion
théiste et les autres selon des conceptions nouvelles (Sdnkhya).

Elle se plait a comparer la nature divine a la splendeur de la lumiere
supréme, dont le symbole le plus prestigieux est le soleil ; il suffit de citer

quelques  vers du Rg Veda pour quapparaisse aussitot leur
correspondance avec les métaphores solaires de notre Upanisad.



Le soleil est Pdtman, 'ame du monde mobile et du monde
immobile 1. Sa course a travers le ciel suggere celle d’'un aigle qui vole 2.
Le soleil est une roue unique qui obéit aux dieux Mitra et Varuna 3. Il n’y
a qu'un oiseau, il pénétre dans la mer céleste et il contemple tout
Punivers comme soleil « Ekah suparnab sa samudram a vivesa 4». Cest
encore lui qui est désigné vraisemblablement par la qualification de
cheval blanc ou brillant Svefam... asvam 5. Le soleil chasse 'obscurité par
son éclat. I1 roule les ténebres ainsi qu’une peau 6.

Les dieux que célebre 'Upanisad sont aussi des divinités solaires.
Hiranyagarbha, celui qui est sorti d’une matrice d’or, semble par ce nom
étre assimilé particulierement au soleil. De méme c’est dans le soleil qui
étend au loin ses rayons comme des bras d’or, quand il se leve emplissant
le ciel et la terre, vivifiant le monde selon le cours qui lui est assigné, que
le Rg Veda 7 découvre Savitar, Iincitateur, Savitar le dieu d’or, de la
lumiére et de la ferveur religieuse, celui qui accorde 'immortalité aux
dieux.

1.Rg V. 1,115, 1. 2. Rg V, VIL, 63, 5. 3. Rg V. V, 62, 2.
4.Rg V. X, 114, 41. 5. Rg V. VII, 77, 3. 6. Rg V. VII, 03, 1.
7.Rg V. 1V, 53, 33.

Le soleil est dans ’'Upanisd au centre de nombreuses métaphores : «
Mes vers répandent des soleils sur leur chemin. » I’Upanisad se plait a
célébrer «'Esprit éminent, couleur de soleil, par dela les téncbres »
resplendissant comme le char du Soleil.

Elle compare le dieu a une luminosité purificatrice, au feu qui a
consumé son combustible, la relativité entachée de douleut.

Mais c’est surtout a ’hymne 8 du dixiéme livre de ’Atharva Veda qui
exalte le dieu unique symbolisé par le soleil que s’apparente la
Svetasvatara par ses idées fondamentales, le choix de ses images et de ses
termes techniques.

I’Atharva Veda commence par rendre hommage au principe
supréme « Celui qui préside a ce qui fut et a ce qui sera et a tout ce qui
est : a lui seul appartient la lumiére céleste. » Le pilier de la 2° stance qui
étaie le ciel et la terre rappelle 'arbre cosmique dressé seul dans le ciel de
I'Upanisad.

C’est spécialement ’hymne X, 7 qui célébre I’étai ou sont enfermés
Iétre et le non-étre 2 qui pénétre Punivers et en méme temps le
transcende :

«La création omniforme de Prajapati, dans quelle mesure I’étai ’a-t-il
pénétrée et ce qu’il n’en a point pénétré, dans quelle mesure est-ce ? 3 »

«Ceux qui ont connu le principe saint par excellence (brabman) ceux-
la ont pénétré la nature intime de I’étai 4.» Ce pilier est assimilé a
plusieurs reprises au soleil.



«L’embryon d’or (biranyagarbba) est le supréme ineffable et les
hommes le savent bien et c’est I’étai qui au commencement a répandu cet
or au milieu du monde 5. »

«La ou I’étai en 'engendrant a fait tourner en tous sens

1. A VX, 8 1. Hymnes et Prieres du Veda trad. de
L. Renou, p. 127.

2.AV.X,7.10.3. A V. X,7,8.4. AV. X, 7, 47.
5.AV.X,7,28.
— 16 --

I’Ancien des jours, 'unique membre de Iétai, c’est ’Ancien des jours ;
ainsi 'ont-ils compris a fond 1.

Cette roue cosmique de la Svetdsvatara que fait tourner la puissance
du dieu n’est autre dans ’Atharva Veda que, la roue du soleil, ou nous
trouvons comme pour le pilier ce méme balancement entre 'immanence
et la transcendance, qui nous rappelle la polarité du Siva de notre
Upanisad.

“Il roule avec une roue, une jante, mille syllabes, monte en avant et
descend en arriere ; d’'une de ses moitiés, il a engendré 'univers. L’autre
moitié ou est-elle ? 27

Cette roue est celle de 'année. “12 segments, une roue, 3 moyeux, qui
sait ce que c’est ? 360 clous y ont été enfoncés, immuables chevilles 3.”

Le soleil est le cygne doté (hamsa) qui vole vers le ciel, c’est ce soleil
qui pénetre les eaux a son couchant : “Cygne unique au milieu de cet
univers, il est le feu qui a pénétré dans 'océan. Quand on I’a reconnu on
passe outre la mort, il n’y a pas d’autre voie qui y mene 5.7

“Au milieu de P'univers un gigantesque fantéme s’avance au sein de
I’ardeur sur I’échine de 'océan 6.”

Ce Cygne devient dans 'Upanisad, "ame individuelle brisée par la
roue cosmique.

“Il a cheminé vers I'immortalité, plus haut encore que n’est la strophe
sacrée : ceux qui n’entendent le chant que comme un chant, ou peuvent-
ils voir le non né 7?” Cette stance suggere un double rapprochement :
elle rappelle d’'une part la Svetasvatara “A quoi lui serviraient les vers
sacrés a lui qui ne connait pas cela 8 ?” et d’autre part le jeu de mots sur
aja qui signifie a la fois bouc et non-né.

1.AV.X,726.2.AV.X,8,1.3.AV. X, 8, 4.
4.AV.X,8,18.5.5v. VI, 15. 6. A V. X, 7, 38.
7.AV. X, 8,41.8.Sv. 1V, 8.

§ 10. Le bouc ou Agni, le feu qui chasse les ténébres est le soleil
Rohita le rouge chanté dans ’hymne consacré au bouc.



“Tu es le non né, 6 bouc tu es le marcheur du ciel supréme 1.”

“Qui connaitrait ces deux bois a feu dont sort par friction la richesse
serait tenu pour connaisseur du Supréme 2. Ces arani servent a allumer
le feu du soleil dans les cérémonies du sacrifice ; dans 'Upanisad cette
métaphore est appliquée au feu de la méditation, le corps est 'un des
bois de friction et la syllabe O l'autre bois; de leur friction surgit la
connaissance du dieu caché.

Enfin derniére image solaire :

“Celui qui fait rentrer et rassemble les richesses, tel est le dieu aux
ordonnances réelles 3.”

Le 30 fait-il allusion au pradbdna, la nature éternelle, née de tout
temps, la grande aurore ? Allusion aussi a la magie divine (Mdy4) “La ou
tous les dieux et les hommes sont fixés comme les rais au moyeu... ou la
magie a-t-elle placé ce lieu » 4”

L’Upanisad cite encore textuellement au IV, 3, une strophe de ce
méme hymne: “Tu es la femme, tu es le male... tu es né avec de
multiples visages 5.”

Les strophes 12 et 21 de ’Atharva Veda sont aux sources mémes des
conceptions monothéistes de la Svetasvatara Upaniad :

“L’infini est étendu en directions multiples, I'infini et le fini ont des
frontiecres communes, le gardien de la voute céleste les parcourt en les
séparant, lui qui sait ce qui est passé et ce qui est a venir.” (12)

Lui 'unique qui revét toutes les formes résume tout en soi : “Il est né
sans pieds a lorigine, a 'origine il a apporté la lumiére, sur 4 pieds il est
devenu donneur de jouissance, il a recu toute jouissance.” (21)

1.AV.IX, 8,16.2. AV. X, 8,20, 3. A V. X, 8, 42.
4.AV.X,8,34,5.AV. X, 8,27.
18—

LE YOGA.

§ 11. Divers sont les moyens pour atteindre ’d#man, cette conscience
du ceeur, qui compose notre moi véritable ; puis, par intermédiaire de
Péatman, 'union au dieu.

Satya est exactitude rituelle des Brahmana et prend le sens de vérité
dans la Svetasvatara Upaniad.

Vijiidna est la discrimination du relatif et de I’absolu, confondus par
ignorance, et c’est dans la mesure ou le sage appréhende le Seigneur
dans les divers principes (tattva) qu’il y a vijiidna. Par le yoga, renoncement
a la jouissance, 'ame se réalise comme distincte du pradhina, se voit
identique au brabman et scrute les profondeurs de son étre jusqu’a ce que
se révele a elle I'identité de son moi a I'éternelle Unité :



Lorsque les hommes rouleront ’espace comme une peau, alors la
douleur prendra fin, sans qu’on ait discerné Siva 1. »

Jitgna, la gnose ; Svetasvatara, le samyagrsi, le patfait ascete, qui s’est
préparé au moyen du yoga, recoit de la grace du dieu la révélation secrete
et intégrale nommée jiidna, sagesse absolue, qui perce a jour l'illusion et
mene a la délivrance.

Dhyéna et abbidhyina sont des états extatiques procédant du yoga ;
dhydna est la méditation ou ’absorption intérieure, qui a pour but I’état de
brabmalina ou 'ame s’abime au plus profond du brabman ; dans le 1, 13 et
14 est décrite une forme spéciale de dhyina ; ou le dieu invisible parce que
trop immanent dans ’homme est comparé a un feu qui jaillirait de deux
bois de friction, assimilés I'un au corps, au souffle vital, selon la Katha 2,
'autre a la syllabe mystique O ; ce barratement spirituel engendre le feu
du yoga.

§ 12. Le jyoga est I'union a Pabsolu par l'asceése et le fapas, la
mortification ; le 2° chapitre nous donne une description

1. Sv,, VI, 20. 2. Katha, 11, 5, 3.

déja classique des pratiques du yoga, avant leur systémisation dans les
Yoga sutra, pratiques qui seront nommées dans des ceuvres plus tardives,
pratyahdra, prandydma et samadbi.

L’ascéte choisit un lieu calme et agréable ou le buste bien droit et ses
souffles réglés et comprimés, il dompte et rétracte ses sens et concentre
Punivers en son d#man, il médite sur les grands éléments eau, terre, feu,
air, éther et un quintuple effet en résulte : son corps fait du feu du yoga
est doué de propriétés extraordinaires tel que légereté, rétablissement
spontané de la santé, immortalité.

Une série de visions, de formes et de lumicres surgissent de sa
contemplation : «Le brouillard, la fumée, le soleil, le feu, le vent, les
insectes phosphorescents, les éclairs, le cristal, la lune sont les aspects
préliminaires qui produisent dans le yoga la manifestation du brahman 1. »

D’autre part le yogin fait entrer en son cceur ses sens et son sens
interne, ce dernier ne voltige plus vers P'extérieur selon sa spontanéité
naturelle ; il est alors yukta, attelé, unifié, centré en lui-méme ; il a acquis
la maitrise qui réunit et synthétise vigoureusement sa respiration, ses
sens, ses pensées ; il réalise la jonction de la nature humaine a la nature
divine ; par la concentration mentale, il a découvert en son dtman «le dieu
infiniment grand, répandu dans I'univers, entré dans le feu, dans les eaux,
dans les plantes, ce dieu qui demeure également dans le cceur des
créatures 2». Son soi parfaitement purifié et apaisé lui sert alors de
miroir pour réfléchir la nature véritable du brabman, I’étre indifférencié et
sans couleur, miroir qui est identique au prakdsa, la luminosité divine qui
le révele ; quand ce miroir de 'ame est terni, le monde apparait multiple,



différencié en jouisseur et objet de jouissance; et 'ame victime de
lignorance n’a plus l'intuition de I’étre supréme.

Le salut se fait donc en deux étapes principales : le sage doit

1. Sv, 11, 11. 2. Sv, 11, 14.

—20 —

puiser dans l'univers concentré et parfaitement clos de la cavité
minuscule de son cceur toute la secréte splendeur d’infinitude et
d’éternité, en sorte qu’il participe a 'ame cosmique. Puis il doit remonter
jusqua la racine de I'asceése et de la connaissance, jusqu’au dieu but
supréme et clarté sur la voie qui y méne ; c’est ce dieu qui par le don de
sa grace rend efficaces yoga et jiidna.

L’Upanisad sait ainsi harmoniser tous les moyens humains et divins
de délivrance en une synthese lumineuse et apaisante : la grace divine.

VEDANTA ET VISNUISME.

. § 13. Quoique la Svetasvatara mentionne le Vedanta 1, le Sdamkhya et
le Yoga 2 sous leurs noms respectifs, ces 3 darsana ne devaient pas étre
encore dissociés complétement au temps de la Svetavatara Upanied, tout
au moins leurs conceptions fondamentales étaient étroitement
entrelacées, la Mdyd du Vedanta fusionne avec la prakr#i du Simkhya et
témoigne déja d’une interprétation du monde a la fois Vedanta et
Samkhya ; Sankara 3 a fait un commentaire spécial a la Svetasvatara et
d’autre part certaines sectes visnuites du moyen age, notamment celle de
Rémanuja, ont fait de la Svetasvatara leur Bible.

Mais TI'Upanisad s’écarte essentiellement de Dinterprétation de
Sankara qui pose I’étre absolu et soutient que le contingent et le relatif,
que ce soit Pame individuelle ou Isvara, le dieu personnel, n’existent pas
en réalité substantielle ; les stances comme la 3¢ et la 9 du troisieme
chapitre établissent le réalisme de la Svetasvatara Upanied : la création ne
peut étre un jeu d’ombre et de lumiere, a la surface du brahman et c’est, a

1. Sv, VI, 22. 2. Sv,, VI, 13.

3. Au sujet de Samkaracharya, voir /Absolu selon le Vedania
d’O. Lacombe, Paris, 1937.

juste titre qu'on peut se demander si la Mdyi est déja la puissance
d’illusion qu’elle sera pour Sankara, et si le Dieu est le magicien qui
déploie le filet de I'illusion et emprisonne les créatures dans les mailles de
ce fallacieux réseau : « Qu’on sache que la nature est magie et que le
grand Seigneur est le magicien 1» proclame la Svetasvatara ; au cas ou
cette stance ne serait pas une interpolation doit-on voir ici une
conception védantique du monde analogue a celle du wwdrtavida de
Sankara, théorie selon laquelle Punivers est une vaste illusion au sein de
l'un immuable et la Maya un indéfinissable reflet, ni étre, ni non-étre ? 11



ne le semble pas, la Maya n’a rien d’un pouvoir illusoire, elle engendre
une nature réelle, vu que le brahman la pénétre de sa vie et de sa
puissance ; I'illusion ne réside pas dans I'acte créateur, mais plutot dans la
puissance d’égarement qui lie 'ame a la nature et lui fait croire qu’elle est
différente du brahman et jouisseuse de la nature.

§ 14. Pourtant la Svetasvatara propose un probleme difficile a
résoudre : quel est le rapport entre le mdyin, le divin magicien et la
Maydsakti, le pouvoir magique qui projette le monde, matrice et
déception de tous les étres ?

Comment Desprit immuable qui s’imagine dans le monde comme
asservi et tourmenté devient-il la victime de sa propre magie? et
comment cette illusion peut-elle prendre fin ?

Il nous faut distinguer divers degrés de réalité s’étageant depuis I’étre
transcendant et réel jusqu’a ’égarement spécifiquement humain.

Si la sakti est Pexpression du dieu en ce monde, Isvara est au-dela de
son expression ; en son essence, il est akartar, dépourvu de toute activité ;
la Mdyi puissance de magie n’exprime pas au méme degré que la sakt
I’essence de 'absolu ; dans Mdyd I'accent porte sur le prestige qui s’offre
a ’ame éblouie, dans sak# sur Pactivité inhérente au dieu, activité réelle
dans laquelle se fonde le relatif.

1. Sv. IV, 10.

Mobha, ajiidna, avidya, 'ignorance confuse, propre a 'ame asservie, n’a
pas la méme portée métaphysique que la magie divine; elle demeure
toute relative et humaine.

On peut se demander alors, puisque la szkfi est un pouvoir
authentique, si Iwara n’est pas dupe de sa propre magie, s’il w’est pas pris
lui aussi dans la transmigration ? La réponse a cette question dépend de
la facon dont ’'Upanisad entrevoit les rapports entre I’ame individuelle et
I’ame divine, question que nous envisagerons dans la suite de notre
exposé.

Quoi quil en soit pour dieu, la méprise pour I'ame individuelle
semble fondée dans P'absolu méme, puisque cette méprise est si
inévitable que seul un pouvoir absolu tel que la grace du dieu permet a
I'ame d’échapper a la nature (pradhina) et que d’autres moyens de
délivrance considérés jusque-la comme suffisants, connaissance et ascese
n’empruntent toute efficacité qu’a la grace divine.

§ 15. Cette conception du prasida et de la bhakti qui ne cadre pas avec
la philosophie de Sankara présente par contre des affinités avec celles de
Ramanuja et d’autres penseurs également vedantin, adeptes de la religion
visnuite qui rejettent la notion de Madyd, afin de donner un fondement
solide a la bbakt#, 'adoration d’un dieu personnel « qui n’est dit avoir



qualité de magicien qu’en raison du pouvoir dont il jouit et non en raison
d’une ignorance qui lui serait imputable, car c’est 'ame individuelle dont
la révélation nous dit qu’elle est prisonnicre de la magie 1 ».

Ne peut-on voir dans un monisme qualifié, imprégné de réalisme et
de théisme comme celui de Réwanuja, une interprétation adéquate de la
Svetasvatara ? Pour Rémanuja en effet la nature et 'ame ne sont que des
parties composantes du brabman auxquelles elles sont identiques : le
docteur vedantin se fonde sur les stances « révélées » de la Svetasvatara
Upanisad pour établir sa théorie maitresse, celle de la distinction

1. Stibhasyam, I, 1, 1.

essentielle entre Iesprit, la nature et la personne supréme qui sont
respectivement sujet d’expérience, objet de cette méme expérience et le
maitre universel « Périssable est la maticre, impérissable et immortel est
Ham, le dieu unique régne sur tous deux, le périssable et le Soi 1.»
Quand on a réalisé le jouisseur, 'objet de jouissance et Iincitateur, tout
cela a été dit, c’est la le triple brabman 2.

Pour Rémanuja les ames et la matiere constituent ainsi le corps ou les
modes de la supréme Personne et sont en conséquence gouvernées par
elle et cette supréme Personne est leur dtman, leur Soi. D’autre part
Isvara, le dieu qualifié et personnel joue aussi un role de premier plan
envers les ames : c’est par la bbakti que 'ame arrive a une communion
immédiate avec lui et Rdzanuja ne manque pas de citer abondamment les
stances de 'Upanisad qui chantent la louange du Seigneur.

Il nous est difficile de trancher la question de linterprétation de
certains vers de 'Upanisad parce que d’une part les systémes du Vedanta
ont une pensée trés nuancée et que d’autre part la Svetdsvatara est un
champ prolifique aux éléments quelque peu hétérogénes ou s’alimentent
facilement les penseurs les plus variés. Mais il demeure certain que nous
trouvons déja dans la Svetasvatara Upanisad les préludes aux grands
thémes du Vedanta et que le Samkhya et le Sivaisme qui effleurent si
souvent dans la Svetasvatara sont tout imprégnés de notions védantiques.

LA BHAGAVAD GiTA.

§ 16. Par la prééminence du lyrisme, par I'aspiration au dieu unique et
par son syncrétisme, on peut rapprocher la Svetdsvatara d’un autre
célebre poeme théiste, qui exalte le dieu Krsna, la Bhagavad Gita.

1. Sv, 1, 10.
2.Sv, 1,12, et également I, 6,1V, 5, 7, VI, 9 et 13.
24

Si, comme nous le croyons 1, il y eut influence d’un Sivaisme
archaique sur la Svetdsvatara, nous aurions des deux cOtés en réaction
contre le culte rituel des Brahmana un culte populaire, agraire, non



brahmanique, religion des pasteurs des montagnes, adorant Krsna le
bouvier, Rudra I’archer et Siva le grand ascéte, croyant a la fécondité de la
nature, partisans du yogz et de la bbakti, ayant confiance en un divin guide
qui les ménerait au salut.

Bien que basées toutes deux sur une philosophie évolutive de la
nature, celle qui deviendra plus tard le Samkhya-Yoga, elles s’écartent du
Samkhya classique en ce qu’elles vont chercher le point de départ intégral
en Dieu méme, source unique du déploiement continu de la nature, de
I'inévolué a I’évolué et qu'elles élargissent les notions du Samkhya-Yoga
par la bhaksi, vénération du dieu, et par le prasida, grice totale et
prégnante.

Une différence importante est a noter entre ces deux poemes : la
révélation de la Svetasvatara n’est pas universelle, intégrale comme celle
de la Bhagavad Gita, elle est secréte, réservée aux meilleurs des ermites ;
d’autre part c’est absolu méme qui se révele spontanément a Arjuna,
alors que dans la Svetasvatara Upanisad c’est le sage Svetdsvatara qui
souléve un coin du voile mystérieux, a moins que Svetasvatara ne soit
Siva 3, I'absolu, comme nous entreverrons la possibilité 4.

Sans aucun doute la Bhagavad Gitd est plus tardive que la
Svetasvatara Upanisad, son style est en effet de ton moins archafsant, ses
termes et notions philosophiques appartiennent a un stade de pensée
plus avancé.

1. Voir § 26.

2. P. Masson-Oursel, Esquisse d'une bistoire de la Philosophie
indienne (p. 101 et suivantes).

3. J. W. Hauer. Glanbengeschichte der Indogermenen 1 (Stuttgart,
1937), p. 208.

4. La Bhagavad Gita cite des vers de la Svetisvatara
Upanisad, au XIII, 14 le III, 17 de la Svetasvatara, au V, 13 le
ITI, 48; a noter aussi les images identiques de I'esquif, de la
roue, de I'arbre cosmique, du feu du yoga, de I'incorporé dans la
ville aux 9 portes.

_ 25 S
SAMKHYA.

§ 17. Ce n’est qu’aux environs du IV* siecle de notre ere que des
notions Sdmkhya éparses dans des textes divers tels que les épopées,
Katha, Svetisvatara, Maitrayaniya Upanisad, Caraka Sambhita,
Buddhacariti furent systématisées par Isvarakrsna en un systéme athée
qui devait devenir classique et qu’exposent les Samkhyakarika.

Pour comparer efficacement la Svetasvatara au Samkhya, il nous faut
donner un bref résumé de ce dernier; le Samkhya pose un dualisme



caractéristique, d’'un coté la nature, de lautre d’innombrables ames
individuelles, incréées, incapables de toute action, immuables en leur
essence, clles sont au-dela de tout devenir, bien quapparemment liées a
la nature.

La prakrti, la cause des causes, est composée de trois modes (guna)
sattva, luminosité ; rajas, activité; famas, inertie et obscurité. Quand ces
modes sont en équilibre, 1a nature se trouve en période d’apyakta, de non-
évolution, mais par sa pure présence, le purusa détruit cet équilibre et la
nature évolue par diversification en 24 principes (Zattva), selon un ordre
strict ; puis selon Tordre inverse, les principes, en se résorbant les uns
dans les autres, retournent a la nature non évoluée. Ces alternatives
d’évolution et de résorption de 'univers se produisent indéfiniment. Les
tattva sont: prakrti, buddhi, fonction supérieure de l'ordre empirique,
lintelligence d’ou émane ahamkdra, principe d’individuation; puis, a
partir de lui, le wanas, sens commun, qui coordonne les qualités sensibles
fournies par les autres sens; cinq organes sensoriels, cing organes
d’action et parallelement cing zanmatra, éléments subtils, et cing éléments
grossiers (bhitidi). Le purusa, ame lumineuse en son essence, n’est que
spectateur impassible de P'activité spontanée de la nature qui se déploie
sous ses yeux pour lui permettre d’obtenir la déli —

_26—

vrance ; puis des qu’il a pris conscience de son indépendance absolue
(kaivalya) a I'égard de la nature. il recouvre son unité fonciere que ne
contamine plus la proximité de la prakri.

§ 18. Le 2¢ et le 5° chapitre de 'Upanisad sont de toute importance
pour les renseignements qu’ils nous fournissent sur le Samkhya et le
Yoga théistes, antérieurement a leur différenciation.

L’Upanisad met sur le méme plan les deux tendances opposées et
complémentaires, I’évolution dispersive du relatif hors de I’absolu ou de
Punique pradhina propre au Simkhya de I'épopée ou du Samkhya
classique respectivement et le retour au principe supréme, au moyen de la
concentration sur I'dtman, tel que nous le trouvons dans le Yoga.

Nombreux sont les rapprochements avec le Samkhya classique que
suggere la Svetasvatara. Si 'Upanisad admet le dualisme Samkhya de la
nature et des ames multiples, elle les transcende tous, nous I'avons vu,
par une unité supérieure et la dualité du Samkhya, ames et nature, devient
la triade : dieu, ames et monde.

Comme le Samkhya classique, la Svetasvatara emploie les termes de
pradhina et de prakrti pour désigner la matiére primordiale. Pradhina
remplace toutes les sources de manifestations du monde : svabbdva
(nature spontanée), kdla (temps), niyati (nécessité), yadrechd (concours
accidentel des choses).



Comme pour le Samkhya, la nature est éternelle, non né (4d) elle est
objet d’expérience, c’est la chévre tricolore unie aux nombreux boucs, les
ames individuelles 1.

Une longue description du samsdra ou du pradbina, la premicre en
date que nous possédions dans le Brahman isme, nous est donnée dans
P'analyse d’une roue cosmique qui gouverne I’évolution des phénoménes.

1.5v, 1,9, et 1V, 5,

§ 19. Cette roue 1 mystérieuse que fait tourner la puissance d’un dieu,
par la méme créateur du temps, est le symbole du mouvement évolutif
de la vie et rappelle la roue ou I'année aux douze rayons de l'ordre
cosmique (le 772) que nous décrit le Rg Veda 2, mais cette roue, ou le
temps cyclique qui dans 'Upanisad tournera au milieu du torrent de la
transmigration, revét un sens nouveau et tragique relatif au sort
misérable de 'dme pérégrinante, qui plongée dans Iignorance se trouve
prise dans les complexités de la nature et du corps et se débat dans ce
devenir tourbillonnant; Iexplication la plus plausible des termes qui
désignent les parties constituantes de la roue nous semble la suivante :

Ekanemim, 'anique jante, c’est le pradbina ou le brabman qui lui est
immanent.

Trivrtam, les trois parties, sont vraisemblablement les 3 gu#a, modes
de la nature, puisque #7 couvrir est habituellement associé aux guna: 'V, 7,
etc. 'Upanisad ne nomme pas encore les guna sous les désignations
classiques de sattva, rajas, tamas; sattva conserve encore le sens d’étre et
tamas celui de ténébres ; a cette époque I'union de la notion de guna «
cordes constitutives » de la nature et des notions de sattva, rajas, tamas,
quon trouve déja dispersées dans la Chandogya Upanisad, n’était pas
encore réalisée.

On peut rapprocher de #rivrtam Pexpression #riguna 3 et la chevre aux
trois couleurs : rouge, noire et blanche, qui sont vraisemblablement les
éléments ignés, aqueux et terrestres et forment 'embryon de la théorie
classique des 3 composantes de la nature selon le Simkhya.

Sodasantam, 16 extrémités, sont probablement, vu leur rapprochement
des octaines, les 16 vikara ou évolués du

1. Cette roue étant d’interprétation tres difficile, voir I’étude remarquable
de M. Johnston, « IRAS., 4930, qui a noté de nombreuses analogies avec la
praketi du Samkhya.

2.Rg V., 1, 164.

3.8v,V, 7.

_28

Samkhya : 5 éléments, 5 organes moteurs, 5 organes sensoriels et le
manas, le sens interne empirique.



Astakaib  sadbbib, 6 octaines, la principale des octaines serait
probablement I'ensemble des 8 yoni, dont parle la Bhagavad Gita et le
Mahabharata, formés de 8 prakrti, a savoir : milaprkrti, buddhi, abamkara et
les 5 éléments qui avec les 16 vikdra (extrémités de notre roue) forment
les 24 principes (fattva) qui deviendront, avec d’importantes retouches, les
24 principes de la prakrti, voir plus haut § 17.

Les 5 autres octaines pourraient étre :
8 perfections (siddhi)

8 états psychiques

8 dieux (deva) de la Samkhyakdrika 3

8 vertus

8 premiers résultats du Yoga 4.

Satardharam, les 50 rayons de la roue sont vraisemblablement les 50
créations intellectuelles comprenant : 5 viparyaya, 28 asakti, 9 tusti et §
siddhi 6.

Vimsatipratyarabhih, M. Jonhston rapproche ingénieusement ces «
vingt contre-raies» de 4 groupes, chacun quintuple : abbibuddhi,
karmayont, vayn et karmditman du Tativasamasa.

Visvariipaikapdsam est I'unique lien qui ligote ’'ame migrante désignée
ordinairement par visvaripa : dans des textes de coloration Samkhya, ce
pdsa (lien) est le jalavint 6, le filet de illusion (Madyd).

Trimargabbedam, le triple chemin fait allusion au #rzvartman du 'V, 7 qui
conduit aux trois spheres de la renaissance, celle des dieux, des hommes
et des bétes ou au triple chemin de la délivrance, connaissance (jiidna),
méditation, ascese (dhydnayoga) et dévotion (bhakti) ou grace (prasida).

1. Bg Gita, VII, 4. 2. Mbh., XII, 7670. 3.8K, 54,33 et
48.

4.Sv, 11, 43. 5. S K., 46. 6. Sv,, 1T, 1.

Selon M. Johnston dans cette derniére conjecture, bheda aurait le sens
de «brisant » la roue du brabhman.

Duvinimittaikamaham, dont «’égarement unique émane de deux causes
instrumentales » ou deux aspects caractéristiques : celui de la nature et
celui de I'ame que la roue du brabman, créatrice dillusion, en son
tourbillonnement, présente comme fondus en un seul.

§ 20. La nature est encore assimilée a un torrent violent dans une
seconde métaphore, dont les termes semblent également difficiles a
identifier.

Avant d’essayer de donner quelques précisions sur la nature de ce
torrent énigmatique, notons que dans son hymne célébre 1 Dirghatama
admet déja une quintuple racine des choses.



Paiicasrotombum, ces «5 courants violents» sont les 5 organes de la
perception et le anas serait le réservoir commun de ces 5 flots.

Paficayoni, les 5 soutces seraient les forces créatrices 2.

Paficapranormim, les 5 souffles ou selon M. Johnston les 5 organes
d’action.

Paiicabuddhyidimilim, les 5 organes des sens auraient la quintuple

intelligence pour racine.

Paricavartam, les 5 tourbillons seraient le quintuple aham-kira, organe
d’individuation.

Paiicadubkbaughavegim, les flots rapides sont les 5 détresses
occasionnées par les 5 sens ; Gaudapada dans son commentaire dit que le
quintuple contentement est obtenu par le rejet des 5 objets des sens
quimpliquent arjana, raksana, ksaya, sanga et himsi 2.

Paiicasadbbeddm représente peut-ctre les 5 groupes de la Samkhya
Karika 3 buddbz, abamkdra, 5 objets des sens, 5 éléments et le groupe des
organes des sens.

Paiicaparvam, les 5 articulations seraient, selon M. Johnston la
quintuple ignorance, Padcaparvavidyi, attribuée a Varsaganya par
Vicaspatimisra.

1.RgV, 1, 164.2.SK., 50 3. S K., 59.

EVOLUTION DE LA MATIERE PRIMORDIALE.

§ 21. Malgré son caractere éternel, Punique germe que Siva multiplie,
le pradbina est périssable, ksara c.-a-d. de caractere inconsistant,
changeant.

Cette évolution rendue nécessaire pour lier le pradhina a la divinité est
désignée par le terme de parindma ; qui caractérise également I’évolution
dans le Saimkhya classique ; mais alors que, dans ce dernier, la nature est
la source de sa propre manifestation, dans notre Upanisad prakrsi n’est
que le pouvoir du dieu et toute la multiplicité se déploie a partir d’Isvara,
Seigneur du pradhina et des guna : « Matrice de P'univers, c’est lui le dieu
qui fait murir sa propre nature et fait évoluer tout ce qui peut étre muri »
ce nest plus la nature qui murit spontanément comme un fruit, c’est le
dieu immanent au monde qui le porte a maturité.

Nous avons ici, pour la premiere fois aux Indes, une philosophie
dynamique de I’évolution a partir de la matrice divine, principe commun
de tous les zatfva ou hypostases et de cette source unique et absolue
spontanément (szabhdva) jaillissante et lumineuse par elle-méme (prakdisa)



s’épanouissent des hypostases de plus en plus relatives ; cette genese
métaphysique ou l'univers reste immuable, tout en engendrant de degré
en degré, sans hiatus, les puissances successives jusqu’aux formes
limitées de I’existence, nous semble une conception extraordinaire dans
I'Inde ancienne 2.

I’Upanisad ne donne que peu de détails sur les divers prin -
1. Sv, V, 5.

2. A comparer avec le processus d’émanation ou plutot de
résorption de la Kathaka Up., 11, 3, ou chaque principe selon la
gradation : sens, esprit, intellect, non-évolué, purusa (wanas,
buddbi, atman, avyakta, purusa), trouve son achévement et sa fin
dans celui qui lui est supérieur.

—31 —

cipes, présentés déja sous forme énigmatique dans la roue, elle se
contente de décrire le retour au principe supréme, quand, divine en son
essence, I’ame aprés avoir créé I'ceuvre s’en détourne par le yoga et s’unit
aux principes de la réalité, au moyen de un, deux, trois, huit, au moyen
du temps et au moyen des subtils guna de Vdtman 1.

La gradation des principes psychiques dans leur émanation a partir de
la source unique parait suivre cet ordre : au sommet brabman, purusa ou
deva, doué de sakti, la puissance qui est nommée encore prakrti, svabbiva,
nature divine, si 'on met en relief le dynamisme intrinséque au dieu : ou
Mayd la nature dans son pouvoir d’aveuglement ;

Atmagunasuksma, propriétés subtiles du Soi.

Kila, le temps, antérieur a la maturation du pradhana et qui tisse un
réseau subtil autour des ames.

2 principes, awyakta, premiére hypostase inévoluée de la nature et
vyakta, 'évolué.
3 principes : les guna 2 de la nature.

8 principes qui sont peut-étre les yoni : buddbi. abamkira, manas et les
5 mahabhiita 3.

Notons la place primordiale que la Svetasvatara accorde au temps
dans cette émanation, ce qui 'apparente au Sivaisme, qui place £d/a a un
degré plus élevé que prakrti dans I'ordre de I’émanation, alors que le
Samkhya classique ne mentionne pas le temps parmi les Za#fva supérieurs.

§ 22. Mais I'Upanisad indique de préférence le chemin inverse de
purification de fatfva en tattva, le processus d’absorption méditative ou le
_yogin doit se concentrer sur chaque principe, puis s’identifier a lui en le
subordonnant au principe qui le régit et ainsi remonter de principe en
principe, jusqu’au Zaffva absolu selon un dynamisme d’intériorisation
progressive.



1. Sv, VI, 3.

2. Guna t'est pas la qualité, Dattribut statique de la
substance, mais une puissance dynamique, qu’on peut
rapprocher de yonz, source jaillissante.

3. Voir § 17.
30 __

Voyons en détail cette description du 7z ou la gamme des fatfva s’égrene
depuis les formes grossieres jusqu’aux formes infiniment subtiles.

D’abord maitre des souffles, des organes vitaux et du manas, le jiva
assume successivement les formes ou les corps divers en harmonie avec
ses actes. Plus subtil déja il est doué de samkalpa, I'imagination créatrice
d’erreur, et se croit alors différent du dieu, lié a la nature, doué
d’individualité (ahamkdra) ; par cette fallacieuse prise de conscience de
son moi, il a le sentiment d’étre créateur et jouisseur. Plus subtil encore, il
est doué de buddhi, 1a pensée qui juge et décide, fonction supréme de
Pordre empirique, la premicre hypostase du Samkhya; a un degré
supérieur encore (ici la Svetasvatara s’éloigne du Samkhya) il est
enveloppé des modes subtils du Soi, modes qui ne paraissent pas étre sur
le méme plan que les modes des actes et les modes de pradhina : les
premiers ou &riya guna sont les qualités bonnes et mauvaises des actes,
corrélatives aux bhava, stades de I'étre qu’elles déterminent et les
seconds, les guna de la nature qui paraissent équivalents aux Za/fva et aux
objets des sens, semblent étre un dépot matériel subtil, qui adhere a
lindividu, le couvre (vrnoti) et forme le lien qui renchaine a la
transmigration jusqu’a ce que ce Rarman soit épuisé (ksaya).

Ces divers modes sont subordonnés aux guna de dieu, ce dieu qui eu
soi est nirguna, exempt de modes, mais adapte par sa sak// les modes les
uns aux autres, en ajustant les conditions diverses de la vie au &arman de
chacun ; ainsi la question, si épineuse pour le Simkhya, de I'affinité entre
le purusa et le karman est résolue ici du fait que la sak# divine n’est pas
absolument transcendante et peut servir d’intermédiaire.

Ceci nous ameéne au probléme de I'union entre ’dme et la matiére ; la
cause de cette union est, comme pour le Simkhya, I'ignorance (avidyd).
Dans la Svetasvatara la cause instrumentale ou occasionnelle est double
(dvinimitta) C’est la nature dont la triple corde sert a tisser le filet qui
retiendra ’'ame prisonniere dans le samsira, et Cest 'ame qui, éblouie par
la matiere, ne voit plus le dieu a travers le monde. Cependant pour quelle
raison, se demande-t-on alors, 'ame accepte-t-elle les expériences que lui
offre la nature, quel est le lien qui I'unit aux principes physiques ? La
cause en est, selon la Svetasvatara, le pouvoir de jouissance que possede
I’ame et nous avons vu que lincitateur de la jouissance est Dieu;
I'Upanisad remonte donc au-dela de Iignorance jusqu’a nimitta hetu, la
cause incitatrice de cet aspect erroné : le dieu qui met en mouvement la



roue du monde et qui déploie le filet de lillusion cosmique en se
couvrant des fils de la nature.

Ame individuelle.

§ 23. La Svetasvatara Upanisad, qui est une des premicres Upanisad a
discuter de la nature de Tentité qui transmigre, s’écarte aussi bien de
Vdtman des anciennes Upanisad que du parusa du Samkhya dans la
description qu’elle donne de I'ame individuelle ; elle la désigne par des
expressions rarement usitées jusqu’alors, telles que Jiva, hamsa, ksetrajnd ,
le terme de purusa continue a connoter la divinité supréme et n’a pas pris
encore le sens d’ame individuelle qu’il aura dans le Samkhya classique et
Cest au jiva principe vital qui commence a se dégager lentement de
Udtman cosmique des premieres Upanisad que ressortissent les fonctions
psychiques ; c’est a lui encore et non plus a I'd#an universel qu’incombe
la responsabilité de la jouissance des fruits de ’acte. Dans la Svetdsvatara,
le jiva nous est décrit comme le cygne qui se débat dans la roue du cycle
de la douleur et nous le voyons, lui le maitre des souffles, aux prises avec
les naissances et la mort; c’est 'ame ignorante qui ne réalise pas sa
véritable nature, et s’enveloppe des trois guna.

La Svetdsvatara, reprenant I'expression védique de « connaissant le
pays », le nomme &sefrajiia en tant que sujet connaissant ; elle lui octroie
encore une épithete étrange a la

1.Sv. Up, 1, 6.
34

résonnance spécifiquement théiste, celle &’ anzsitma, de Soi impuissant
1. En effet pour compenser les miseres du samsira, la présence du
mabdtman ou deva, le dieu tout-puissant, s’est avérée nécessaire et a jeté
une ombre sur Udtman, le Soi rayonnant que la Brhadaranyaka et la
Chindogya Upanisad avaient découvert avec ivresse.

De méme que le Samkhya ancien, la Svetasvatara Upanisad désigne le
Soi par le nom de « bhoktr» jouisseur de la nature et C’est par cet état de
jouisseur qu’il est lié au pradhana ; agent de ’acte qui porte fruit, il est le
debin qui s’incarne en des corps individuels et pérégrine de vies en vies ; il
se voit a tort actif, contraint et le monde lui apparait comme objet
d’expérience ; c’est le male non né qui repose satisfait a coté de I'unique
femelle, la nature, ou encore l'oiseau qui mange le fruit de l’arbre
cosmique tout en s’affligeant de son impuissance.

§ 24. ’ame qui a brisé les liens qui la retenaient captive est comme le
purnsa du Samkhya, kevala, solitaire ; isolée de la matiere, elle a recouvré
son unité fonciére ; c’est le male qui a quitté la femelle, apres qu’il en a
joui, I'oiseau qui regarde intensément le doux fruit sans y toucher.



Les ames délivrées 2 sont désignées par une expression qui rappelle le
Samkhya « niskriyandm bahiindm », les nombreuses inactives; ces ames
sont-elles réellement « kaivalya», douées dun isolement absolu, comme
celles du Simkhya? Ne perdent-elles pas leur individualité et leur
multiplicité par leur fusion en l'unique brabman? Y a-t-il identité entre
I’ame et le dieu, 'ame délivrée ne jouit-elle pas d’attributs divins telles la
souveraineté universelle et P'omniscience? N’est-elle pas infinie,
omniforme, toute-puissante, éternelle comme le purusa supréme ?

Certaines strophes comme la troisieme et la quatrieme du

1. Sv. Up,, 1, 2.5v. Up., IV, 5.

VI¢ chapitre peuvent s’appliquer a 'ame délivrée aussi bien qu’au
dieu. Il semble qu’a la différence des Upanisad monistes, I'identité ne soit
pas tant au point de départ qu’au point d’aboutissement ; la Svetasvatara
Upanisad nous propose une réalisation dynamique et progressive de
I’absolu dans laquelle la pure vision instantanée de Iidentité au brabman
n’est plus la condition ultime de la délivrance, puisque grice et dévotion
ont seules le pouvoir de rendre cette vision efficace ; ce qui tend a le
prouver, c’est que cette identité ne semble pas se réaliser dés cette vie
méme, au moment de la connaissance illuminatrice, mais lorsque le corps
se disjoint a la mort.

§ 25. La discrimination du dieu qui permet de passer des liens (pdsa)
adventices a lessence intérieure divine exige renonciation, ascese,
dévotion et grice. Cette question de Iidentité entre 'ame individuelle et
le brahman est du méme ordre que celle du rapport entre le dieu
transcendant, nirguna et niskriya, sans mode et sans activité, et le dieu
créateur doué de la Mayd-sakti et possesseur des attributs. Retour ainsi au
probléme fondamental que nous avons écarté: pourquoi I’ame
essentiellement libre est-elle soumise au samsdra ? Pourquoi la divinité se
laisse-t-elle prendre dans le devenir ? C’est peut-étre pour répondre a ces
questions que 'Upanisad a imperceptiblement, mais nettement, rejeté
dans 'ombre ce brabman immanent et impersonnel qui ne peut étre cause
et a fait appel a un dieu muni dun pouvoir doublement, mais
inversement, efficace : sous forme d’entrave douloureuse ou de sérénité
lumineuse, sazsira et prasida ; pour résoudre toutes les difficultés, il nous
suffira de prendre conscience que ces deux aspects ne sont pas sur le
méme plan ontologique ; tandis que le premier, Pactivité créatrice, est
relatif sans étre illusoire pour cela, le second, le point de vue spéculatif
du Seigneur, est absolu; absolue du méme coup la connaissance
salvatrice qui discrimine le dieu de sa szk# et le dégage du prestige des
formes.

_ 36—

§ 26. Nous avons vu que la Svetasvatara applique a ses spéculations
axées sur l'ascése et la dévotion, les notions et la terminologie du



Samkhya ; néanmoins c’est un probleme actuellement difficile que de
décider si la Svetasvatara Upanisad a subi linfluence d’un Samkhya
préclassique 1 ou si au contraire elle en a préparé 'avenement ; selon la
premiére hypothése, on peut se demander si la Svetdsvatara Upanisad a
été en contact avec un Samkhya moniste ou avec I’école Samkhya athée,
celle de Varsaganya. Les théses de Varsaganya peuvent se résumer ainsi :
les 21 principes de la nature se divisent en deux groupes, I'un de huit
constituants principaux, ou prakrti, lautre de seize constituants
secondaires ou vikara ; les huit premiers consistent en avyakta, 'inévolué
(qui fonctionne par les 3 bhava, qui seront les 3 guna des textes les plus
tardifs), buddhi, abamkira et les cinq grands éléments ; les 16 vikara sont
manas, 10 facultés de perception et d’action, 5 objets des sens. L’analyse
de la roue du brahman de la Svetasvatara 2 en 8, 16 et 3 principes parait
correspondre a cette énumération.

Drautre part la cause de la transmigration est pour Varsaganya, avide,
la quintuple ignorance a laquelle la Svetasvatara fait peut-étre allusion
dans sa roue de brabman. Par contre Varsaganya ne semble pas admettre
I’émanation de principe en principe a partir de la nature, émanation que
nous avons retracée dans la Svetasvatara Upanisad.

Il existe encore un ancien systtme Samkhya moniste et déiste, que
Sankara mentionne dans son commentaire aux Brahma-sutra 3 sous le
nom de «Samkhya yoga vyapdsrayah». Ces successeurs du Samkhya-Yoga
aux trois principes : Dieu, dme, nature, font songer a la triade de la
Svetasvatara Upanisad. Ce Samkhya survécut longtemps encore a co6té du
Samkhya classique, dualiste et athée, le plus tardif en date.

1. E. II. Johnston, Early Samkhya.
2.8v,1,6.3. 1 et 37.

Drautre part nous connaissons par I'Ahirbudhnya Samitd 1 un
Samkhya a trois principes : Sdmkhya — Rala-jiva-trayi-trayam formé du
temps, de 'ame et de 7y, a savoir la prakrti aux trois guna.

§ 27. Deux arguments tendent a prouver que la Svetdvatara aurait
puisé son inspiration a ces sources anciennes : la mention d’une part de
Samkhya-Yoga 2 et d’autre part celle de Kapila 3, le fondateur légendaire
du systeme Samkhya. Il se peut que les termes accolés de Samkhya-
Yoga 4 n’équivalent qu’a dhyana-yoga du I, 3, entralnement a la
méditation et ne désignent pas un systeme constitué. Il n’est pas
impossible que Kapila identifié a Hiranyagarbha 5 et a Brabman le
créateur ne soit que la figure mythique, le voyant de couleur fauve, a
moins qu’il ne soit encore comme dans le Mahabarata 6 une simple
épithete de Siva.

Par contre bien des indices d’ordre interne suggerent que le Samkhya
a puisé certaines de ses inspirations dans la Svetasvatara Upanisad 7 qui
n'est peut-étre elle-méme qu’une vulgarisation poétique d’idées qui



avaient cours antérieurement a sa rédaction : la Svetdsvatara offre en
effet une solution facile au probléme de la mystérieuse union des ames et
de la nature, demeuré insoluble pour le Samkhya athée en remontant a la
source commune des ames et de la nature jusqu’a Pesprit supréme ; elle
fournit ainsi une explication a la cause du lien entre la nature et les ames,
I'avide, Iignorance, fait ultime au-dela duquel le Simkhya ne saurait
remonter, en assignant a cette cause un fondement ultime en Dieu.

C’est ainsi que le Simkhya primitif ne serait autre que la
1.55,46 2. Sv, V1,2.3.Sv,, V, 2.
4. gv.,, VI, 13. 5. 111, 4 et IV, 1-1 6. X111, 42, 11.
7. Dans la Kathakopanisad également.

38 —

doctrine de la célébre triade de I'Upanisad et deviendrait plus
tardivement la Samkhya Salpldiva de I’épopée et de la Bhagavad Gita
pour étre enfin systématisé par Isvarakrsna ; on peut méme se demander
si 'Upanisad n’a pas été la source unique du Maulika Samkhya,
puisqu’elle tend vers une muniplicité de yonz, matrices originelles, qu’elle
développe parallélement a la multiplicité des ames et c’est dans cette
multiplicité dirigée par un étre supérieur, selon un parindma (évolution) ou
chaque mode a sa place et sa fonction assignées, que nous verrions
volontiers la forme la plus archaique du Samkhya.

SIVAISME.

§28. Un probleme également épineux est celui du rapport
chronologique entre la Svetasvatara Upanisad et le Sivaisme.

On ne peut rejeter completement Ihypothése selon laquelle la
Svetasvatara aurait été écrite sous la pression du sivaisme naissant et afin
d’élever Siva au rang du Dieu supréme, elle se serait inspirée des themes
populaires d’un antique culte de Siva. Quoi qu’il en soit du probléme de
Pantériorité des origines, la Svetdsvatara est a la source des spéculations
sivaites plus tardives et prépare la voie au sivaisme du Kasmir, dont elle
formera le pivot quelques siecles plus tard. C’est alors que prenant son
point de départ dans le Simkhya, le sivaisme cherche un intermédiaire
entre le purusa et la prakrti et le trouve dans la Sak# de la Svetasvatara ; la
prakrti s’éleve en dignité dans la mesure ou elle est I'énergie absolue du
dieu et le purusa devient I’étre immanent a la nature, la force qui la
féconde ; ainsi les deux conceptions antiques de la nature et du purusa
s’unissent dans la puissance qui leur est immanente ; comme le sivaisme
et avant lui la Svetasvatara met en relief la Sak# de Siva, en fait une force
infinie de production et y concentre toute causalité efficace pour en
destituer la nature, pradhana du Simkhya ou svabbiva des matérialistes.



Remarquables sont les traits d’affinité intérieure entre le Sivaisme et
la Svetasvatara, il nous semble que cette derniére posséde déja en germe
tous les caractéres qui font du Sivaisme un systéme philosophique
original.

I’Upanisad qui cite cieux strophes du Satarudriya, célebre litanie de la
Vajasaneyi Samhita, conserve le caractere équivoque du Rudra
bienveillant et malveillant, tour a tour archer céleste qui frappe et
médecin qui guérit, destructeur des troupeaux, qui inspire 'effroi a ses
suppliants et refuge pour qui 'implore 1.

§ 29. L’ambivalence de Siva est diversement célébrée dans
I'Upanisad : il est la vie créatrice qui émet le monde et la puissance
destructrice qui 'engloutit a la fin des temps ; au milieu du chaos, il est le
créateur des contradictoires : périssable et impérissable, évolué et
inévolué, ignorance et connaissance, devenir et non devenir ; 'antinomie
accede a I’étre méme, puisque Siva est zirguna et gunin, exempt de modes
et doué de modes, il est aussi le divin magicien qui dégoit par sa Mdyd et
le dieu qui délivre par sa grace; contraste encore entre Siva, essence
immortelle de 'esprit et le monde périssable de la douleur et de la mort ;
entre 'ame tourmentée dans ses liens et 'ame délivrée par son union au
dieu ; opposition non moins extréme enfin entre la parfaite immanence
de Siva et son superbe isolement : «Il est le visage, la téte, le cou de
toutes choses, il est caché dans le tréfonds de tous les étres, il pénetre
partout, lui le bienheureux, il est omniprésent, il est Siva 2 ».

«Quand on a reconnu Siva caché dans tous les étres, infiniment subtil
comme la créme qui est répandue sur le lait, qui embrasse a lui seul
'univers, quand on I’a reconnu pour dieu, on est délivré de tous liens » 3.
«Siva qui se laisse prendre

1. Rudra-Siva, de la religion sivaite est également Adla, le
temps destructeur et créateur universel.

2. Sv. 111, 11.
3.Sv. 1V, 16,
40 —

dans le devenir » est également I’étre transcendant « celui qui est sans
nid, créateur du devenir et du non-devenir, le dieu qui a fagconné la
création et ses parties » 1 il se tient par dela les contradictoires. « Quand il
n’y a pas de ténebres, il n’y a ni jour, ni nuit, ni étre, ni non-étre, c’est
alors Siva absolu, ceci est 'impérissable, ceci est la désirable (splendeur)
de Savitar et de lui a jailli ’antique sagesse 2. »

Un sans second, transcendant I’étre et le non-étre ainsi que le triple
temps, I'Upanisad lui confére de nombreux attributs négatifs : il est sans
parties, sans mode, sans activité, sans souillure et sans tache, #iskdla,
Jantas



nirguna, niskriya, niraii-jana, niravadya 3, accumulant ainsi les préfixes
nir, aptes a exprimer une transcendance spécifiquement Sivaite.

La Svetasvatara se sert aussi d’un terme sivaite, pdsa, les lacets ou
nous voyons 'embryon de la théorie du pati-pisa-pasn, divin pasteur,
troupeau et lien, si célebre chez les Pasupata, la plus ancienne des sectes
du Sivaisme ; les pdsa deviendront les 36 principes ou Za/fva du Sivaisme,
dont 24 sont les fattva du Samkhya.

I’évolution sivaite concorde dans ses grandes lignes avec les
linéaments du parindma que nous avons relevé dans la Svetdsvatara et
nous noterons le réle considérable accordé au temps dans 'Upanisad «
Siva est le protecteur du monde dans le temps 4 » et ainsi que dans le
Sivaisme, ou c’est le temps qui engendre prakrsi et se trouve a la source
de P’évolution et de la réinvolution du monde.

§ 30. Dans la Svetasvatara Upanisad et le Sivaisme, c’est par un méme
et unique mouvement que I’ame se détache du pradhina et s’identifie au
dieu ; alors que le wiveka « discrimination » suffirait au Saimkhya classique
pour sortir de la roue qui retient "ame prisonnicre, I'identification a I’acte

pur
1.Sv. V, 14. 2. Sv. 1V, 18.
3.5v. VI, 19. 4. Sv. 1V, 15.

est indispensable dans la Svetdsvatara; la délivrance consistera a
pénétrer par concentration de tout I’étre dans le moyeu immobile qui fait
tourner la roue et 'arréte a volonté, ce centre minuscule et infini ou
convergent tous les rayons, symbole le plus approchant du dieu méme ;
I'ame délivrée sera infinie, omniforme, omnipénétrante et inactive
comme celle du Sivaisme.

Le Sivaisme et la Svetdsvatara préconisent des moyens de délivrance
identiques : selon le premier Siva est ’ascéte supréme, le parfait yogin et
nous avons vu I'importance que notre Upanisad accorde a lincitateur
Savitar et a son Yoga, Iinstrument de propulsion qui met en branle
Punivers entier.

Les dernicres strophes de la Svetasvatara a partir de la 18° présentent
une gradation dans la voie de la délivrance qui nous semble parfaitement
condenser les étapes du mrga dans le Sivaisme philosophique : 'ame
individuelle qui a acquis le détachement du désir par efficacité de son
ascese (fapas) efface sa propre relativité, elle est alors sdnta, paisible,
irréprochable, comme un miroir sans tache, qui serait apte a refléter
lobjet en sa perfection. Cette pure lucidité n’est autre que le dieu
resplendissant par sa propre intelligence et s’éclairant lui-méme ; car dans
le miroir purifié et ardent de I'dtman, se révele spontanément la splendeur
du prasida, de la grace divine, que nous nommerons ainsi faute d’un
terme approprié. Mais ces deux mouvements, la bbakt (foi) qui mene le



fidele vers le dieu et le prasida, qui mene le dieu vers le fidele, sont
fondus en un seul. Nous avons la une véritable vision en Dieu et par
Dieu : les ames ne voient que dans la mesure ou elles sont illuminées par
lui, vision illusoire quand il joue de sa magie, vision authentique quand il
les illumine de sa grace.

§31. Bien qua lorigine d’un mouvement puissant centré sur
P’adoration du dieu, la bbakti ne possede pas encore toute 'ardeur dévote,
qu'elle aura par la suite dans les religions sectaires; comme son
étymologie I'indique, elle n’a encore

42

dans la Svetasvatara Upanisad que le sens de participation a I'absolu,
auquel s’ajoute une nuance de confiance et de vénération envers le dieu
et aussi envers le guru, le maitre spirituel qui commence a jouer un role de
premier ordre, puisque C’est au gur# qu’incombe la transmission de la
sagesse, lui, Iintermédiaire désormais nécessaire pour parvenir a la
délivrance.

Par ces notions de bhakti et de grice, qui paracheévent la notion du
deva, nous pouvons mesurer le chemin parcouru depuis les antiques
notions azman-brahman ; 1a connaissance n’est plus suffisante pour réaliser
lidentité a brabman, la grace du dieu est jugée indispensable.

Pourquoi, nous demanderons-nous, ce renversement de valeurs qui
tend a miner les fondements de la doctrine centrale des Upanisad ? C’est
en raison d’'un approfondissement parallele des notions d’immanence et
de transcendance : en tant que source de I'dme (d#mayoni) Siva est trop
immanent a 'ame et en tant que zizguna, sans modes, il la transcende trop
radicalement pour que ’dme puisse I'appréhender sans I'intermédiaire de
la grace divine : comme pour le Sivaisme du Kasmir, Siva n’est jamais
I'objet de connaissance, il n’est que le pur sujet : « Il connait ce qui est a
connaitre et personne ne le connait 1. »

Quelques analogies d’ordre extérieur nous ont également frappé :
dans Popposition paurusa-yoni, dans Siva qui multiplie I'unique germe (la
nature), dans Isvara qui préside a chaque yoni, a toutes les yoni, ne peut-
on voir une allusion au couple Znga-yoni, si célebre clans le Sivaisme 2.

Notons enfin que la Svetasvatara cite Hara, le ravisseur et Mahesvara,
qui sont des appellations de Siva. Il ne serait donc pas invraisemblable
comme le suggere J. W. Hauer 3 que

1. Sv. 111, 19.

2. R. G. Bhandarkar, Vaisnavism, Saivism and minor religions
systems, Strasbourg 1913, p. 444, n. 4.

3. J. W, Hauer. Glauben Geschichte der Indo-germanen 1 (Stuttg,
1937).



Svetasvatara soit le nom du dieu Siva, puisque Svetasva, le blanc ou
brillant coursier est le surnom de Siva-Rudra et que de plus le Sivaisme
désigne Siva du nom de Zara « celui qui aide a passer de l'autre c6té du
fleuve » ; Svetasvatara serait ainsi image du Sauveur qui fait atteindre
Pautre rive sur le blanc coursier.

BOUDDHISME.

§ 32. Devons-nous faire remonter la Svetdsvatara au temps du
Bouddha ou a une époque légerement postérieure ? Plusieurs indices
d’ordre interne nous suggerent la seconde hypothese.

Le poeme reflete les inquiétudes philosophiques de ce temps; il
semble engagé dans les mémes cercles de pensées que la philosophie du
Bouddha et c’est la premicre fois que le mot samsdra est mentionné dans
le Brahmanisme ; ’dme est liée dans une migration dont le caractere
favorable ou non, dépend des actes accomplis antérieurement ; le garman
regle le cours des diverses conditions que I'dme assume et le sage
s’efforce d’échapper aux renaissances, de passer au-dela du chagrin «
vitasoka ».

Cette note pessimiste, rare encore dans les premieres Upanisad et qui
commence a résonner si douloureusement dans la Svetdsvatara, parait
recéler une influence bouddhique; en effet a partir du VI® siecle le
probléme de la cause du plaisir et de la douleur se pose aux philosophes
et c’est celui qu'aborde la Svetasvatara Upanisad des sa premiére strophe.
D’un point de vue spécifiquement individuel et moral, elle recherche la
cause des diverses conditions de la destinée humaine, plutét qu’elle ne
s’efforce de résoudre les problémes cosmologiques.

La question du salut passe au premier plan. Parallelement le Soi
commence a perdre son caractere absolu, a devenir I’ anisdtman, le Soi qui
n'est pas maitre; dans le cas contraire, il ne se forgerait pas son
ignorance, ses liens et sa douleur. Si 'Upanisad a ainsi le sentiment
profond de I'impuissance humaine, c’est qu’entre I’époque ou elle a été
composée et celle ou les premieres Upanisad exalterent I’ dtman, essence
spirituelle et cosmique, s’est glissée une période d’angoisses et de doutes
dont on trouve ’écho chez les jainas, les Bouddhistes, les matérialistes et
les sceptiques. C’est pour échapper a landtman, I'inexistence de la
substance spirituelle que I'Upanisad a eu recours au Dieu tout-puissant,
au mahatman 1.

Alors que les parties les plus anciennes de I'Upanisad aspirent a
Pimmortalité (amrta) les chapitres I et IV sont assombris par une certaine
lassitude humaine, I"ame ballottée dans la roue de I'existence est victime
d’une contradiction monstrueuse : bien qu’elle soit par nature, sinta et
kevala, apaisée et absolue, elle se sent harassée par douleur, lien, passion
ou souillure 2, elle se voit limitée, contrainte et le monde sa prison ne lui



parait plus que déplorable alternance le plaisitr et de douleur, de
naissances et de morts.

§ 33. Comme pour le Bouddhisme, la transmigration et ses
tourments sont causés par la nescience (avidyd). « A coté de la science, la
nescience, est cachée mystérieusement dans les profondeurs de la cité du
brabman 3.» lImage du pradbina, Vavidyi est ksara, périssable et
impermanente tout en étant éternelle et rappelle étrangement par ces
attributs P'avidyd, premier anneau de cette chalne bouddhique des causes
et des effets qui se déroule dans la destinée douloureuse du monde.

Il semble qu’en ce qui concerne le probleme de I'erreur fondamentale
la Svetasvatara se rapproche plus du Bouddhisme que du Brahman isme ;
pour ce dernier I'existence que produit I'erreur est pareille a un mirage et
I’étre immuable s’y réve comme asservi et tourmenté ; tandis que I'avide
du bouddhisme et de la Svetasvatara suscite le samsdra non plus comme
une fantasmagorie, mais comme une douloureuse réalité a laquelle il est
difficile d’échapper.

1.Sv. VL, 9,3. 2. Dubkha, pisa, klesa. 3. Sv. V, 1.

Pour le Buddha et Svetasvatara, le cercle de erreur qui tournoie dans
les eaux de lexistence est représenté sous forme d’une roue cosmique,
symbole de I'universelle et perpétuelle impermanence 2 et ceci nous
conduit a une autre métaphore bouddhique, au fleuve du devenir qui
entraine les ames en perdition 3 et dont le flot est gouverné par un
rythme déterminé, qu’il faut connaitre pour prendre refuge sur lautre
rive, celle de la délivrance ; ce double rythme du flot et de la roue qui
régularise dans notre Upanisad les pérégrinations des ames ainsi que leur
retour au havre supréme différe totalement des douze conditions
découvertes par le Buddha.

Les divisions explicatives de la Svetdsvatara rappellent plutot les
correspondances numérales du Samkhya. Pourtant contrairement a
I’émanation du relatif hors de I’absolu décrit au VI, 2, 1a roue de la pure
relativité se rattache a la chaine duodénaire du Buddha par son
symbolisme méme ou nous voyons le monde sous forme dun vaste
mécanisme rotatif qui entraine les ames en son tourbillonnement.

Des deux cotés de la téte du spectre de 'impermanence qui tient la
roue de la naissance et de la mort, les bouddhistes écrivent deux stances
dont voici 'une : «Si dans cette loi et

1. Promoteur de la roue du brahman, v. VI, 1, le dieu a un
role analogue au cakravartin, le monarque ou le Buddha qui met
en mouvement, la roue de la loi; cette roue qui symbolise a la
fois la relativité du cosmos et la prédication de la loi, le dharma,
qui permet d’en sortir, cette roue qui fait le tour de la terre,



pénétrant a tour de réle les océans de I’Est, du Sud, etc... et qui
conquiert la terre enticre, rappelle la roue du soleil du Veda.

Dans la sixieme strophe la Sv. célébre le dieu a partir duquel
se déploie la multiplicité fallacieuse et asservissante, le dieu qui
est dharmavab, le véhicule de la loi morale, celui qui rejette tout
mal.

2. P.Masson-Oursel : La noria, prototype du samsira et son
rapport an dbarma. Mélanges Limossier, 11, p. 419.

3. Ces principes éternels charriés dans un devenir éternel
sans que 'un exclue l'autre rappellent la cosmogonie des jainas.

47

dans cette discipline (du Buddha) on pratique sans cesse, sans
relachement, on pourra épuiser la mer des souillures (&lsa) et on
abordera a la rive de cet océan qu’est la douleur 1. Mais contrairement au
Bouddhisme, c’est dans la barque du brabman que le sage de I'Upanisad
traverse tous les fleuves effrayants et ce n’est pas par la méditation des
conditions de P'existence, en remontant de cause en cause jusqu’a leur
racine la nescience, qu’il se libérera du cycle des choses ; I'Upanisad lui
offre pour but P'accés en I'étre immuable dont a Taile des temps, le
samsdra a surgi, lui seul peut percer a jour erreur asservissante et y
mettre un terme : « C’est I’ancienne dme cosmique qui fait obstacle aux
naissances 2. »

§ 34. On pourrait tenter d’autres rapprochements entre le
Bouddhisme et la Svetasvatara ; telle la croyance a la délivrance, au fruit
de l'acte, a Iefficacité du yoga et du dhyana. Le tapas n’est pas 'essentiel de
la vie religieuse, I'Upanisad nous parait étre, a I'instar du Bouddhisme qui
requiert pour méditer un dsana confortable, une voie moyenne entre
I’ascese et les plaisirs ainsi que le montrent les regles du yoga qu’elle
expose au 11, 10.

L’Upanisad se sert aussi de mémes tournures de phrases usitées dans
les communautés jaina et bouddhiques, telles le Samyagrsi, le tout a fait
sage, qui évoque le Samyagbuddba le tout a fait éveillé, I'llluminé parvenu a
la vérité.

Mais si 'Upanisad a été contaminée par le pessimisme caractéristique
de I'époque du Buddha, si elle accentue I'instabilité de ce flot qu’est
Pexistence, elle differe essentiellement du Bouddhisme par ses théses
principales ; le samsira ne trouve plus son explication derniére dans
Pactivité humaine, mais en dieu qui le créa, par sa sak#i et Clest
uniquement par la grace de dieu que le sage atteint la délivrance c’est-a-
dire 'union au principe absolu.

4. ). Przyluski : la roue de la vie a Ajanta JA. 9910. 11, D. 346.



LES DOCTRINES MINEURES.

§ 35. Sans étre tout a fait contemporaine du Bouddhisme, qui
remonte au VI° siecle avant noire ere, 'Upanisad dut surgir a une époque
qui jouissait d’'une grande liberté spéculative, alors que les sectes et
confréries se formaient et que s’élaboraient les systémes les plus divers,
en marge de la tradition sacerdotale. Par son esquisse des différentes
spéculations, ’'Upanisad reste un témoin intéressant de cette période
toute vibrante encore de controverses philosophiques.

I’Upanisad qui s’adresse aux anachorétes, adeptes du renoncement,
parait se tenir a mi-chemin entre les Zgpasa, ascétes et les brahmanes,
partisans du Veda, ainsi que des ermites hérétiques, jaina, bouddhistes et
Ajivika.

Elle accueille généreusement dans son ardeur salvatrice tous les
moyens de délivrance : méditation, ascese, connaissance, intuition,
discrimination, austérité, méme dévotion et griace. Dés ses premicres
strophes, la Svetasvatara Upanisad s’oppose aux deux courants
principaux de ’époque : celui de la tradition orthodoxe et celui des écoles
hérétiques, les chapitres I, V, VI porteront la marque de ce conflit.

Quelle que soit la traduction de la premicre strophe que nous
adoptions «Le brahman est-il la cause?» ou quelle est la cause du
brabhman ou enfin «sous quel biais est-il cause ?», cette question, qui
s’adresse a un théologien de I'orthodoxie brahmanique un brabmavidin
convaincu d’avoir découvert en un brabman impersonnel et inconscient la
cause ultime et absolue, parait quelque peu teintée, d’ironie, si ce n’est
d’hérésie et la réponse est catégorique : pas plus que I'dzman, ce brahman
ne peut expliquer le samsdra.

Parmi les partisans du brabman, Svetasvatara possede une position
originale, qu’il spécifie a plusieurs reprises : “Ceux qui connaissent Cela
(brahman) sont ici assemblés.” 1l s’éléve contre le brabmavidin ordinaire « A
quoi lui serviront les vers sacrés a lui qui ne connait pas Cela 17» (le
brabman) et «les sectateurs du brabman proclament éternel, celui qui
disent-ils fait obstacle aux naissances 2 ».

C’est contre cette immutabilité du brahman qui nie tout devenir
intrinseque a la réalité absolue que s’éleve Svetdsvatara ; subordonnant
brahman a Siva, Srvetdsvatara fait de ce dernier : « Celui qui a lorigine
crée, brahman et lui impartit les Veda 3. »

A I'impassibilité de 'essence éternelle qu’exalterent les brabmavadin, 1a
Svetdsvatara oppose la sak# de Siva, dont le dynamisme évolutif n’est
autre que le temps lui-méme, Siva devient ainsi « le protecteur du monde
dans le temps ». Svetasvatara serait donc un brabmavadin qui apporte une
révélation du brabman tres particuliere et nouvelle : le VI, 21 nous offre
une confirmation de cette hypothese : “le sage Svetasvatara a révélé «



comme il convient» le brahman a ceux qui ont franchi les dsrama”; le
brabman tend ainsi a s’identifier a Siva, I’héritier des attributs de £d/a, le
temps, créateur et destructeur universel.

§ 36. D’autre part, des la 2¢ strophe, 'Upanisad attaque violemment
les conceptions hérétiques qui mettent en péril la responsabilité de
I’homme en niant la loi du &arman ainsi que la délivrance et fait front
commun avec les partisans de effort humain, les &riyavidin, Jaina et
Bouddhistes ; mais elle s’en écarte aussitdt, ne pouvant accepter un
monde ou le dieu serait absent, puisque d’un tel monde il n’y aurait pas
d’issue ; il lui fallait un dieu qui lie et sauve les hommes et rende compte
des diverses conditions heureuses ou misérables ou ils se meuvent.

1. Sv. IV, 8. 2. Sv. 11, 21. 3. Sv. VI, 18.

L’Upanisad nous donne une liste des différents systemes qui
discutaient de 'origine du monde : &dla, svabhava, niyati, yadrecha, bhitini,
yoni, purusa, dtman 1. Liste que nous pouvons comparer aux schémas
analogues d’un texte jaina ancien, le Sutra Krtinga 2 et dun texte
bouddhique, la Buddhacarita 3, postéricurs a notre Upanisad ; ces textes
critiquent les principes qui agissent de leur propre impulsion, ce sont
kdla, niyati, svabbéva, yadrechd, atman et isvara, nous avons ici peut-étre une
allusion directe a la Svetdsvatara Upanisad dans cette thése qui fait
d’isvara, la cause ultime de 'univers, d’autant plus que selon la tradition
chinoise, Asvaghosa, 'auteur de la Buddhacarita était avant sa conversion
au Bouddhisme un partisan de Siva 4.

Le Saundarananda 5 du méme auteur énumere une liste semblable.
Isvara prakrti, kila, svabhdva, vidhi (niyati) yadrecha.

§ 37. Ces diverses écoles non orthodoxes repoussent Ilsvaravada au
nom de Pactivité humaine, £arman, activité que la Svetdsvatara ne jugeait
pas enticrement incompatible avec lefficience divine, puisque nous
voyons le yoga et le karman subsister a coté de la grice et de la Mdayai
d’Isvara. NIYATTI, destinée ou fatalité est la doctrine de Makkhali Gosala
qui refuse toute efficience a Peffort humain «il n’y a pas de pouvoir
d’agir, il n’y a pas de force, ’homme n’a pas d’énergie... tout ce qui vit
est impuissant... c’est sous laction de Iinexorable nécessité, des
circonstances environnantes, de leur nature spécifique que tous les étres
se diversifient ». Selon ce fondateur de la secte des Ajivika, le plaisir et la
douleur ne sont que le lot assigné par une aveugle destinée et n’ont pas
I’ame pour cause.

BHUTA, les matérialistes ou les partisans d’Ajita Kesa-kambalin
découvrent la cause créatrice ultime dans les combi —

1.Sv.1,2. 2.1, 12 et I1, 2, 79. 3. IX, 63.
4. E. H. Johnston, Buddhacarita Il, p. LIV.
5. XVI, 17 Cf. Susruta Samhita éd. Calcutta, p. 256.



50 —

naisons des éléments matériels, les mahdbhita : eau, terre, feu, air et
rejettent toute survie ; quand lindividu meurt, le terrestre retourne a la
terre, le fluide a ’eau, la chaleur au feu, le souffle a I’air.

YADRCCHA ou concours accidentel des choses ; peut-étre faut-il
rapprocher cette doctrine dont mnous ne savons rien de
P'adhiccasamuppida et de I'ahetuvada mentionnés par les bouddhistes,
elle releverait alors du scepticisme qui assigne comme source a la douleur
et au plaisir, non pas P'action humaine, mais la rencontre fortuite des
causes.

SVABHAVA, conception naturaliste qui dut avoir une envergure
considérable aux premiers siécles avant notre ére ; 'Epopée, la Bhagavad
Gita le Buddhacarita y font de fréquentes allusions. Tout dans 'univers,
bien et mal, existence et non-existence, combinaison des éléments se fait
par développement spontané ; Punivers existe par soi, il est sans cause.
Qui faconne l'acuité des épines et les couleurs bigarrées du paon ? Tout
cela a lieu par svabhava et les svabhdvavidin concluent par ce méme refrain,
« tout effort est vain ».

§ 38. KALA, le temps, est considéré enfin comme l'origine absolue
de tout ce qui est; le kdla vida a du jouir d’un prestige extraordinaire
dans I'Inde ancienne ; il fait aussi partic du matérialisme évolutif qui met
le temps au commencement des étres et remonte peut-étre jusqu’aux
antiques conceptions astronomiques de la Mésopotamie. Ce temps reste
le principe fondamental des écoles les moins orthodoxes : I’Atharva Veda
et le Sivaisme.

Deux hymnes de ’Atharva 1 célebrent le temps qui engendra tout ce
qui fut, est et sera ; Kd/a est le conducteur d’un cheval a sept rennes, mille
yeux, dont les roues, sont tous les étres ; le temps est le pere de Prajapati,
C’est en lui que le brahman est rassemblé.

Au cours de ses divers chapitres, 'Upanisad critique sans
1. A V. XIX, 53, 54.

relache ces théories : elle se refuse a admettre dans le temps la cause
ultime, car le dieu est le créateur du temps ; ce n’est pas d’autre part la
nature spontanée des choses, car le monde est de dieu et n’est pas de soi-
méme (svabbdva) ; ni prakrti, la matiére primordiale en son évolution,
puisqu’elle est menée a maturité par le dieu qui lui est immanent. Les
bhiita ne peuvent étre le principe premier, vu qu’il sont 'ceuvre du dieu et
Vdtman est trop impuissant pour créer le monde. Faut-il chercher la cause
supréme dans la combinaison de ces divers principes ? L’Upanisad s’y
refuse encore, car elle impute la cause ultime de leur union au dieu
source et fin de la création.



Bien que 'Upanisad contienne en germe les cosmologies ainsi que les
tendances philosophiques et religieuses qui se manifesteront plus tard
dans les systemes Vedanta, Simkhya et Yoga, bien qu’elle mentionne ces
mémes systémes, elle doit dater néanmoins d’une époque antéricure a
leur différenciation en darsana; 'Upanisad se trouve au centre dun
conflit de tendances dont elle a recu 'empreinte ; si elle se dresse contre
le naturalisme des matérialistes, ’athéisme des hérétiques, le dualisme
d’un couple primitif yoni-purusa, le panthéisme extréme de certaines
Upanisad brahmaniques, elle a été profondément influencée par le Yoga,
et peut-étre indirectement par le Sivaisme et le Bouddhisme.

C’est au patrimoine commun de la pensée indienne qu’elle a puisé ses
themes, puis elle les a pénétrés d’une puissance d’expansion considérable.

CONCLUSION.

§ 39. Si I'Upanisad a une apparence quelque peu chaotique, c’est
moins en raison des théories divergentes qu’elle cherche a amalgamer
qu’a cause de la contradiction inhérente au probleme fondamental qu’elle
veut traiter dans toute son ampleur : voir le dieu en toutes choses et
pourtant le discriminer de la nature ; car s’il est vrai que le monde est
identique a brabman,

_5

brabman est autre et plus que le monde. C’est dans I’élargissement et
l'approfondissement de notions samkhya par la religion de la bhakti que
la Svetasvatara Upanisad cherche a unir ces deux moments en apparence
contradictoires.

1 moment, réalisation du brabmatattva; par un mouvement
d’intériorité, le sage atteint I’dsman, nature essentielle du Soi, puis le
brabman, réalité authentique du pradhina et nous avons vu comment la
conscience individuelle, impuissante, quand elle se confie uniquement
aux sens, recouvtre par une intimité de plus en plus profonde, selon les
étapes de manas a buddhi, sa nature essentielle et, ce faisant, réalise son
identité a la conscience universelle, le brabman. C’est donc dans 1’dtman, ce
fond inaliénable et éternel, que réside toute la puissance spitituelle de
I’étre et c’est dans cette conscience d’ordre atomique (anz) que I'étre se
sépare du pradhina et qu’il regne dans la calme solitude du Soi.

2¢ moment, celui de la discrimination de Siva et de sa création ; nous
avons essay¢ de résoudre le probleme si difficile de I'illusion cosmique en
montrant que si la vision que nous avons du monde en tant que
jouissance et du Soi en tant qu’agent est erronée, la nature sous son
aspect de sakt divine possede une certaine réalité, elle, dont ’essence est
brabman, seule vie et seule conscience dans cet univers. La réalité cachée

A

du dieu, purifiée des principes physiques, est identique a I’d#man supréme



et il n’est pas d’autre réalité. Seule est illusoire 'image que I’ame asservie
se forge de la nature et de son moi.

La Svetasvatara Upanisad nous révéle donc que s’il faut contempler le
dieu dans un devenir dont il pénetre la trame, il faut encore prendre
conscience que dans ce devenir, il demeure impérissable et transcende sa
propre sakti.



Svetasvatara
CHAPITRE PREMIER

Les proclamateurs 1 du brahman disent :

1. Le brahman 2 est-il cause 3? D’ou sommes-nous nés?
Comment vivons-nous et ou sont nos appuis? Nous qui
tournoyons chacun en notre condition dans le plaisir et dans la
douleur, par qui sommes-nous régis, 6 vous connaisseurs de
brahman ?

1. Intr. § 35.
2. Essence métaphysique de la réalité. Intr. § 5.

3. Ou encore « quelle est la cause du brahman ? » Ou « comment est-il
cause ? »

2. Sont-ce le temps, la nature, la nécessité, le hasard (ou) les
éléments qu’il faut considérer comme DPorigine ou est-ce le
purusa ? 1, Mais la connexion de ces (forces avec le purusa) n’a pas
pour cause P’existence du Soi 2. Car le Soi, lui non plus, n’est pas
maitre de ce qui cause plaisir et douleur.

1. Purusa : PEsprit, Intr. § 3 et sur ces causes Intr. § 36-37

2. Atman : substance essenticlle de la réalité intérieure aux trois
nuances différentes : Vanisitman de 1, 8, le Soi impuissant lié a la
transmigration, n’a aucun pouvoir sur ce qui est a la source du plaisir et
de la douleur, pas plus que ldtman au sens de principe cosmique,
impersonnel, qui synthétiserait toutes ces causes. Seul le Mabdtman, le
dieu personnel, produit leur connexion et rend compte des
pérégrinations des ames individuelles. Intr. § 5, 23 et 31

—54 —
3. Ceux qui ont pratiqué la méditation et le yoga 1 ont vu le
pouvoir personnel du Dieu 2 caché dans ses propres modes : c’est
lui Punique qui gouverne toutes ces causes depuis le temps
jusqu’au Soi.
1. Ascese. Intr. § 12.

2. Devétmasakti : pouvoir divin qui explique 'union de la divinité et du
monde. Intr. § 7.

4-5. Rouel a une seule jante, en trois parties, avec seize
extrémités, cinquante rayons, vingt contre-raies et six octaines,
dont le lien unique est multiforme, qui a trois chemins différents,
dont Pégarement unique émane de deux causes, nous I’étudions



comme (un fleuve) dont P’eau a cinq courants, qui violent et
tortueux sort de cinq sources, dont les vagues sont les cing
souffles vitaux, dont ’origine est la quintuple raison qui a cinq
tourbillons, dont les flots rapides sont les cinq détresses 2, qui se
divise en cinq articulations.

1. Symbole de la maticre primordiale ou du samsdra. Voir Intr. § 19 et
33.

2. paficaklesa : correction suggérée par Sankara. Le texte traditionnel
a paricasdbbedam. Intr. § 20.

6. Dans cette (roue) puissante qui vivifie tout et paracheve tout,
le cygne 1 tournoie tant qu’il se croit distinct de celui qui Pincite 2.
Puis, agréé (par le brahman), il atteint ’'immortalité.

1. Symbole de I'ame individuelle transmigrante. § 9 et 23.
2. Le dieu supréme. Intr. § 7.

7. Cest cela le brahman supréme qu’on chante, en lui est la
triade 1, bien assujettie, impérissable. Quand ils ont discerné ce
qu’il y a a Pintérieur de lui, les connaisseurs de Brahman sont
absorbés en le brahman, concentrés en lui, libérés de la matrice.

1. La triade : I'ame, le monde, la divinité; ou jouisseur objet (le
jouissance, promoteur. Intr. § 6.

8. Le Seigneur porte en lui associés 1 le périssable et
Pimpérissable 2, ’évolué et 'inévolué, tout. Sans le Seigneut, le Soi
demeure asservi par son état de jouisseur : dés qu’il a reconnu le
dieu, il est affranchi de tous ses liens.

1. Samynkta répond a samyoga (2).

2. ’Up. est le premier texte qui oppose ksara et aksara; aksara,
Pessence permanente de I'univers et de I'ame, est le dieu; I'dtman, la
triade en tant que fondée en brahman; Asara, expression déja plus
tardive, désigne ce qui change et s’écoule, C’est la nature. Intr. § 21.

9. Deux (€tres) sont non-nés, celui qui sait et celui qui ne sait
pas 1, le maitre et le non-maitre, non-née 2 aussi est celle qui est
en contact avec le jouisseur et les objets de jouissance ; le Soi est
infini, ornniforme, inactif, quand on découvre la Triade, c’est
Brahman.

1. Opposition de 'ame délivrée et de 'ame asservie. Intr. § 23-25.
2. Aja : non-née ou la chevre primitive qui, unie aux nombreux boucs
(les ames), engendre le monde, désigne la nature.

19. Périssable est la matiére. ce qui est impérissable et immortel
est Hara 1. Le dieu unique gouverne le périssable et le Soi: en
meéditant sur lui, en s’unissant a lui, en se réalisant par lui, toute
illusion enfin s’évanouit.



1. Hara « ravisseur » : le nom désigne Siva qui produit le monde pour
le ravir ensuite comme dans un filet.

11. Pour qui a reconnu le dieu, (premiérement) tous les liens
sont rompus; (deuxi¢émement) les tourments étant disparus,
naissance et mort s’évanouissent, lorsque son corps se disjoint ;
(troisiémement) il obtient par la méditation la souveraineté
universelle. En tant qu’il est absolu 1, son désir est alors assouvi.

1. Kevala : isole, unique en Soi. intr. § 24.

-56 —

12. Voila ce qu’il faut reconnaitre comme éternellement achevé
dans le Soi, au-dela de « ceci» il n’y a rien a connaitre. Quand on a
réalisé le jouisseur 1, ’objet de jouissance 2 et Pincitateur 3, tout a
été dit, c’est 1a le triple brahman 4.

1. Ame individuelle. Lire bhoktiram.

2. Pradhana.

3. Le dieu supréme.

4. Intr. § 6.

13. De méme que la forme matérielle du feu caché dans sa
source n’est pas visible, bien qu’il n’y ait pas disparition de sa
forme subtilel et qu’elle peut étre saisie a la source 2 du
combustible ; ainsi en vérité tous les deux peuvent étre saisis dans
le corps par la syllabe Om 3.

1. Linga : marque caractéristique, indice d’un objet inaccessible a la
perception.

2. Les deux arani décrits au 14 sont deux morceaux de bois employés
pour allumer le feu du sacrifice rituel, 'arani est ici a la fois le
combustible et le comburant. Intr. §10 et 11.

3. Om : phonéme qui est ’équivalent mystique du brahman.

14. En faisant de son propre corps le bois de friction inférieur et
de la syllabe Om le bois de friction supérieur, par la pratique de
cette friction qu’est la méditation, on peut voir le dieu comme on
verrait quelque chose de caché.

15. Comme P’huile dans le sésame, le beurre dans le lait, ’eau
dans les riviéres, le feu dans les bois de friction, ainsi le Soi est
saisi dans le Soi 1, pour qui le cherche au moyen de la vérité et de
Pascétisme.

1. Le Soi individuel dans le Soi absolu. Intr. § 8.

16. Le Soi qui pénétre partout, qui est fixé (dans P'individu)
comme le beurre dans le lait, racine de l’ascése et de la



connaissance du Soi, c’est cela le brahman, I'objet supréme de la
doctrine ésotérique.

CHAPITRE Il

1. Savitar1 attelant 2 d’abord le sens interne, tendant lés
pensées, discerna le feu comme lumiére, ’apporta de la terre.

1. D’incitateur qui commande a la fois les rythmes de la nature sous le
symbole du soleil et ceux de ’'homme, du sacrificateur ou de Iascete.
Intr. § 3.

2. Yy : atteler d’ou unir, concentrer.

2. Avec la pensée attelée, nous sommes sous lincitation du
dieu Savitar pour le ciel 1, pour la puissance.

1. Lire probablement Suvarg (i) ydya.

3. Quant, a Paide du sens interne et de la pensée, il attelle les
dieux qui s’en sont allés vers la lumiére, qui créeront le ciel, le haut
éclat 1, puisse Savitar les inciter.

1. I”Aurore.

4. Ils attellent leur sens interne et attellent leurs pensées, eux
les sages prétres du grand prétre; Punique qui connait les
disciplines a assigné les fonctions de sacrifiant. Puissante est la
louange du dieu Savitar 1.

1.Rg V, X, 43,4. VS, V, 5. AV,, XVIII, 3, 39.

5. Junis a vous deux, ’antique brahman en mon hommage.

—58 —

Puisse mon vers s’élever comme sur le chemin du prince 1!
Que tous les fils de P'immortel les entendent eux qui sont, installés
aux résidences célestes !

1. Texte corrompu.

6. La ou le feu est produit par frottement, la ou le vent est mis
en activité 1, 1a ou le soma déborde, c’est la que nait la pensée.

1. La lecon probable est abhiyujyate.
7. Avec Savitar et son incitation, qu’on se plaise dans 'antique

brahman, c’est la que tu dois faire ton séjour, ce que tu as donné te
préserve d’étre détruit 1.

1. Vers obscur Rg. V., VI, 16,18.
8. Tenant son corps ferme aux trois parties dressées 1, faisant

entrer dans le cceur les sens et la pensée, un sage avec la barque du
brahman traverserait tous les fleuves effrayants.



1. Dans la Bhg. Gita.,, VI, 13, le Yoga est décrit en des termes
analogues. Intr. §1-2.

9. Ayant comprimé les souffles dans le corps, en réglant les
mouvements, il faut que vous respiriez par les narines avec un
souffle réduit comme un véhicule attelé avec de mauvais chevaux,
le sage doit réprimer sa pensée sans distraction.

10. Qu’on pratique le Yoga dans un (lieu) uni et pur, privé de
cailloux, de feu et de sable, agréable au sens interne par des sons,
de Peau, etc., qui ne déplaise pas a P’ceil, protégé du vent par une
dépression (du sol).

11. Le brouillard, la fumée, le soleil, le feu, le vent, les insectes
phosphorescents, les éclairs, le cristal, la lune sont les aspects
préliminaires qui produisent, dans le Yoga, la manifestation du
brahman.

12. Quand la quintuple qualit¢ du Yoga a été produite en
surgissant de la terre, de ’eau, du feu, du vent et de Pespace, il n’y
a plus ni maladie, ni vieillesse, ni mort pour celui qui a obtenu un
corps fait du feu du Yoga.

13. Légereté, santé, absence de désirs, clarté de teint,
excellence de voix, agréable odeur, diminution des excrétions, on
dit que c’est la le premier effet du Yoga.

14. De méme qu’un miroir terni par Pargile brille 4 nouveau de
tout son éclat quand il est bien nettoyé 1, de méme Pétre incarné
lorsqu’il a contemplé la vraie nature du Soi recouvre I'unité, atteint
son but, est libéré de douleur 2.

1. Correction pout sudhdtam ou sudhéntam.

2. Intr. § 30.

15. Mais quand, se concentrant, au moyen de la vraie nature du
Soi comme au moyen d’une lampe, on éclaire la vraie nature du
brahman (le brahman) non né, inébranlable, parfaitement purifié
de tous les principes 1, on est alors libéré de tous liens, on a
reconnu le dieu.

1. Tattva désigne au premier hémistiche la réalité intime et derniere et
au second les principes dynamiques de la nature. Intr. § 21.

16. 11 est le dieu qui est entré dans toutes les directions, il est le
premier né, il est dans ’embryon, il est né, il naitra, tourné vers les
hommes, il fait face de tous cotés 1.

1. VS., XXXII, 4.

-60 —



17. Le dieu qui est dans le feu, qui est dans les eaux, qui a
pénétré Punivers entier, qui est dans les plantes, qui est dans les
arbres. A ce dieu hommage ! hommage !

CHAPITRE IlI

1. Celui qui muni d’un filet domine a lui seul par sa
domination, qui domine tous ces mondes par sa domination, celui
qui est seul a leur origine et a leur maintien : si on le connait, on
devient immortel.

2. Rudra 1 est unique, il n’y a pas de place pour un second, c’est
lui qui domine ces mondes par sa domination. Tourné vers les
créatures, lui le protecteur qui a créé tous les étres, il les engloutit
tous ensemble a la fin des temps.

1. Intr. § 4, 7 et 28.

3. Ses yeux sont de toutes parts, sa figure est de toutes parts,
ses bras sont de toutes parts; quand il crée le ciel et la terre,
Punique Dieu les forge ensemble avec ses bras et ses ailes 1.

1. AV, X, 72, 2. Rg V., X, 84, 3 : le forgeron soude le ciel et la terre et
active le feu a I'aide d’ailes d’oiseau. Intr. §3.

4. Lui qui est la cause et 'origine des dieux, le Seigneur de
toutes choses, Rudra, le grand sage, lui qui, dans les temps
antiques, créa ’embryon d’or 1, puisse-t-il nous pourvoir d’une
intelligence heureuse.

1. Hiranyagarbha : ceuf cosmique d’ou le monde éclét a 'aube des
temps. A 1V, 12, Rudra n’est plus le créateur de ce principe primitif; il le
voit naitre seulement. Intr. § 3.

5. Ta forme, 6 Rudra, qui est bienfaisante, celle qui n’est pas
terrible, celle qui ne rayonne pas le mal, avec ta forme apaisée
considére-nous, 6 habitant des montagnes 1!

1.VS,XVL, 2,2, 2.
6. O habitant des montagnes, cette fleche que tu tiens dans ta

main pour la lancer, rend-la bienfaisante! O protecteur des
montagnes, ne fais pas violence a ’homme, ni a Panimal 1!

1. VS. XVI, 2, 2, 3.

7. Au-dela de ceci est le brahman supréme, le puissant caché
dans tous les étres, demeure par demeure 1, lui qui enveloppe

Punivers entier. Quand on P’a reconnu pour Seigneur, on devient
immortel.

1. Corps par corps.



8. Je 1 connais cet Esprit 2 éminent, couleur de soleil, par dela
les ténebres. Celui qui I’a reconnu passe outre la mort, il n’est pas
d’autre voie pour y aller.

1. Le maitre initie I’éleve ; celle strophe semble une imitation de la
kathaka U., 1, 2, 20.

2. Purusa : PEsprit ou homme absolu, la premiére victime sacrificielle.
Intr. § 3.

9. Rien n’est au-dela de lui, rien n’est en dega, rien n’est plus
ténu, rien n’est plus ample. Dressé comme un arbre 1, il se tient
seul dans le ciel. Ce monde entier est rempli par cet Esprit.

1. Allusion a 'arbre enraciné dans le ciel de la Katha Upanisad, VI, 1.
Intr. §5et9.

—62 -

10. C’est pourquoi ce 1 qui est plus haut que ce (monde) — ci
est sans forme, sans mal. Ceux qui le connaissent deviennent
immortels, mais les autres ne vont qu’a la douleur.

1. Tad : principe impersonnel, brahman.

11. 11 est le visage, la téte, le cou de toutes choses, il est caché
dans le tréfonds de tous les étres, il pénétre partout, lui le
bienheureux, il est omniprésent, il est Siva 1.

1. Intr. § 5, 28 et 30.

12. Cet Esprit est le grand maitre, ’animateur de Pexistence 1, il
posséde cette acquisition 2 immaculée, il est le maitre, il est
lumiére, il est impérissable.

1. Sattva, cf. Kathaka U., VI, 7.

2. Force merveilleuse du Yoga qui permet de tout obtenir.

13. L’Esprit est de la dimension d’un pouce, il est le Soi
intérieur qui siége a jamais dans le cceur des créatures, il est
fagonné 1 par le cceur, par la pensée, par le sens interne. Ceux qui
le connaissent deviennent immortels.

1. Samtkalpa met en relief le dynamisme créateur de la pensée.

14. L’Esprit a mille tétes, mille yeux, mille pieds, il entoure la
terre de toutes parts, il la dépasse encore de la grandeur de dix
doigts 1.

1.Rg V, X, 10, 1. A V, XIX, 6, 1.

15. I’Esprit en vérité est ce monde entier, tout ce qui a été et
tout ce qui sera, il est aussi le maitre de 'immortalité et de tout ce
qui pousse par la nourriture 1.

1. Rg V, X, 90, 2, Hymne du Purusa. A V., XIX, 6, 4.



16. 11 a partout des mains et des pieds, partout des yeux, des
tétes et des faces, partout des oreilles, il enveloppe tout dans le
monde ou il réside 1.

1. Bhg., X111, 43.

17. Rayonnant par les qualités de tous les sens, il est dépourvu
de tous les sens lui le maitre, le Seigneur de tout, Pami 2, le refuge
de tout.

1. Bhg,, X111, 14.

2. Le texte a brhat, nous suivons la variante suhrt.

18. L’Etre individué dans la ville aux neuf portes 1, le Cygne
(Pame) voltige vers Pextérieur 2. Il est le maitre du monde mobile
et immobile.

1. Les portes du corps ouvertes par les sens. Cf. AV, X, 8, 43, et J.
Przyluski : 1a ville du Cakravartin. Rooznik, Orjentalistyczny, V (1927),
p. 13,n. 4.

2. Vers les objets et ne réalise pas par intériorité sa nature divine.

19. Sans pieds ni mains, il court et saisit, il voit sans yeux, il
entend sans oreilles. Il connait ce qui est a connaitre et personne
ne le connait, on ’appelle I’Esprit antique, le puissant.

20. Plus subtil que le subtil, plus grand que le grand est le Soi,
il est caché dans le cceur des créatures; ’homme exempt de
désir 1, toute douleur évanouie, par la grice du créateur voit le
Seigneur et sa majesté 2.

1. Akratn : sans volonté (kratn), étant en deca de la différenciation en
volonté ; désir et intention.

2.T. A, X, 10, 1.

- 64 —

21. Je le connais lui qui ne vieillit pas, ’antique Soi cosmique
des choses, qui pénétre partout par son immanence. Les adeptes
du brahman proclament éternel celui qui, disent-ils, fait obstacle
aux naissances 1.

1. A la transmigration. Intr. § 33.

CHAPITRE IV

1. I’étre unique 1 qui est sans couleur, qui, en vertu de son
pouvoir, crée multiplement a des fins délimitées des couleurs
nombreuses, lui en qui le monde entier est dissout a la fin et (crée)
au commencement; c’est lui le dieu, puisse-t-il nous combler
d’une intelligence heureuse !

1. Le IV® chapitre chante Siva. Intr. § 29.



2. Ceci 1 est le feu, c’est le soleil, c’est le vent, c’est la lune, ceci
est précisément le pur, ceci est le brahman, ceci est les eaux. Il est
Prajapati 2.

1. Tad : principe originel neutre dont la Sv. Up. fera la Sakti
infiniment diversifiée du dieu supréme.

2. Intr. § 3.

3. Tu es la femme, tu es ’lhomme, tu es le jeune homme et tu es
la jeune fille, tu es un vieil homme qui vacille avec le baton, sitdt
né, tu fais face a toutes les directions 1.

1. Enigme posée dans AV, X, 8, 27 et dont la solution semble étre le
soleil.

4. Tu es loiseau bleu-noir, (’oiseau) jaune aux yeux rouges, tu
es (le nuage) recélant ’éclair, tu es les saisons, les océans, étant
sans commencement 1, tu te déploies par ta toute-puissance, tu es
celui dont tous les étres sont nés.

1. On attend anadimam tvam.

5. L’unique (femelle) non-née 1, rouge, blanche et noire qui
met au monde de nombreuses créatures pareilles a elle, 'unique
(maile) 2 non né se repose a coté d’elle satisfait, Pautre (méle) 3
non-né la quitte aprés qu’il en a joui.

1. Aja : allusion au couple primitif qui engendre tous les étres. Intr. §
18 et 24.

2. Ame lice.

3. Ame délivrée.

6. Deux oiseaux compagnons unis étreignent un méme arbre 1,
Pun d’eux mange le fruit savoureux, Pautre sans manger regarde
intensément 2.

1. Arbre du monde. Intr. § 9, 23, 24.

2. Rg V., 1, 164, 20.

7. Sur le méme arbre PEsprit plongé (dans lillusion) s’afflige
de son impuissance lorsqu’il voit ’autre, le maitre satisfait et, sa
majesté, il est libéré du chagrin.

8. Dans la syllabe du vers sacré, au plus haut du firmament, la
ou tous les dieux résident, a quoi lui serviront les vers sacrés, a lui
qui ne connait pas Cela? Ceux qui connaissent Cela sont ici
assemblés

1.cf. AV, X, 8, 41.

9. Metres, sacrifices, cérémonies, observances, passé, futur et
ce que les Veda proclament, c’est a partir de cela que le

- 66



magicien crée P'univers et en lui 'autre 1 est enfermé par
Pillusion.
1. Ame individuelle.

10. Mais qu’on sache que la nature 1 est magie et que le grand
Seigneur est le magicien, ce monde entier est pénétré de choses
qui sont des parcelles de lui 2.

1. Prakrti est ici employée pour la premiere fois dans le sens que lui
donneront si souvent les textes Simkhya. Sur la Maya Intr. § 13, 44, 25,
29.

2. Cette strophe qui semble interpolée puisque C’est une anustubbh,
insérée parmi des #istubb, parait étre la glose de Mdyi de la strophe
précédente.

\

11. Celui qui régit a lui seul chaque matrice, en qui toutes
choses s’unissent et se dissolvent, le maitre, qui donne des faveurs,

quand on P’a discerné, ce dieu adorable, on atteint a jamais
Papaisement.

12. Celui qui est la cause et ’origine des dieux, le Souverain de
tout, Rudra, le grand Voyant qui a vu PEmbryon d’or a sa
naissance, puisse-t-il nous combler d’une intelligence heureuse !

13. Celui qui est le Souverain des dieux, sur qui les mondes
reposent qui est le maitre des bipédes, des quadrupédes, quel est
ce dieu, que nous le servions par notre oblation ?

1 Rg V., X, 124, 3. Hiranyagarbha de 12 étant le maitre des bipedes
suggere cette citation du Rg Veda.

14. Plus subtil que le subtil, au milieu du chaos, le créateur de
toutes choses, aux multiples formes, qui embrasse a lui seul
Punivers : quand on I’a reconnu lui, Siva, a jamais on atteint la
paix.

15. En effet il est le protecteur du monde dans le temps, le
Souverain de tout, caché dans tous les étres, lui a qui les voyants
du brahman et les divinités sont attelés : quand on I’a reconnu
pour tel, on tranche les liens de la mort.

16. Quand on a reconnu Siva, qui est caché dans tous les étres,
infiniment subtil comme la créme étendue au-dessus du ghrta 1
qui embrasse a lui seul 'univers : quand on I’a reconnu pour dieu
on est délivré de tous liens.

1. Ghrta : beurre fondu, clarifié.
16. Ce dieu est P’artisan universel 1, le Soi supréme, il habite
perpétuellement dans le cceur des créatures, il est fagonné 2 par le

ceeur, par la pensée, par le sens interne ; ceux qui le connaissent
deviennent immortels.



1. Visvakarman, Intr. § 3.

2. Abhiklpta : allusion au dynamisme de la pensée.

18. Quand il n’y a pas de ténébres, qu’il n’y a ni jour, ni nuit, ni
étre, ni non-étre, c’est alors Siva absolu 1, c’est 'impérissable, c’est
la désirable (splendeur) de Savitar et de lui a jailli P’antique
sagesse 2.

1. Kevala : unique.

2.RgV, 3,62, 10.

19. Nul ne P’a saisi ni au-dessus, ni au travers, ni au milieu, il
n’en existe pas de réplique, son nom est Grande Gloire.

20. I1 n’est pas possible de voir sa forme, nul ne peut le voir par
ses yeux. Ceux qui par le cceur, par le sens interne le connaissent
ainsi comme siégeant dans le ceceur deviennent immortels.

—68 --

21. Maint étre craintif prend refuge auprés de lui et. dit : « Il est
non-né», 6 Rudra, avec ton visage bienveillant protége-moi a
jamais !

22. Ne nous nuis pas dans nos enfants, dans notre
descendance, dans nos vies, ni dans notre bétail, ni dans nos
chevaux ! En ta colére, 6 Rudra, ne frappe pas nos guerriers ! Avec
des oblations nous t’invoquons sans cesse 1.

1.RgV, 1, 114, 8.
CHAPITRE V

1. Dans la cité 1 du brahman impérissable, infini, se trouvent
cachés (ces deux choses) le savoir et le non-savoir 2, le non-savoir
est périssable et le savoir est immortel, mais celui qui gouverne le
savoir et le non-savoit, c’est un autre 3.

1. Purusa dans le coeur humain. Le texte traditionnel a brabmapare.

2. Avidya. Intr. § 22.

3. Le dieu supréme.

2. Celui qui régne seul sur chaque matrice, sur toutes les
formes et sur toutes les matrices 1, il a empli de son savoir 2 a
Porigine et a vu naitre Kapila 3 issu d’un rs7 4.

1. yoni : matrices originelles du monde, désignent les organes ou les
principes. Intr. § 21 et 34.

2. Jiidna : 1a gnose, révélation éternellement présente. Intr. § 11.

3. Kapila, cité pour la premicre fois, peut étre soit le fondateur du
Samkhya, soit Hiranyagarbhba, soit une épithete de Siva, Intr. § 27.



4. Le texte traditionnel porte rsim prasitam.

3. Cest lui qui déploie multiplement chaque filet (de Iillusion)
et le ramene a lui sur cette terre 1. Apres avoir émis les agents de la
création, alors le maitre, le Soi supréme exerce sa souveraineté
universelle.

1. Ksetra : champ du monde ; le maitre déploie les filets ou yoni, puis
les groupe et les résorbe dans le principe originel.

2. Mahatman : le dieu supréme.

4. Resplendissant, lui, le taureau, il illumine toutes les régions
au-dela, en dega et en travers. Ainsi le dieu vénérable gouverne
seul les créatures nées d’une matrice.

5. Matrice de 'univers, c’est lui qui fait mirir sa propre nature
et transforme tout ce qui peut &tre miri ; c’est lui qui assigne (a la
matiére) tous ses modes et dirige a lui seul ce monde entier.

6. Ce qui est caché dans les Upanisad qui sont la partie
ésotérique du Veda, Brahman le connait en tant que source du
brahman. Les dieux antiques et les voyants qui ont connu cela,
s’étant intégrés a lui, sont devenus, en vérité, immortels.

7. Doué 1 des (trois) modes, agent de ’acte 2 qui porte fruit, il
jouit précisément de cet acte. Il assume toutes les formes, les trois
modes et suit les trois chemins 3, lui le maitre des souffles, il
transmigre selon ses propres actes.

1. Ame individuelle décrite dans la strophe 7 et suivantes, selon une
gamme de plus en plus subtile. Intr. § 19, 21 et 22.

2. Guna et karman, Intr. § 22.

3. Trivartman que suit ’ame transmigrante ; ce sont les trois spheres
de renaissance : divine, humaine, animale.

-70 —

8. De la dimension du pouce, d’aspect comparable au soleil,
pourvu d’imagination et d’individualité, il apparait autre encore

grice aux modes de la buddhil et du Soi, il a la taille d’une pointe
d’aléne.

1. De la racine budh: s’éveiller, désigne a la fois lintelligence et. la
décision.

9. Si on partage en cent la pointe d’un crin et a nouveau ce

centiéme en cent, telle est ’Ame individuelle 1, qu’on le sache et
cependant elle participe a Pinfinitude.

1. Jiva commence a prendre le sens d’ame individuelle. Intr. § 23.

10. Elle n’est ni femme, ni homme, ni neutre non plus ; quel
que soit le corps qu’elle revét, elle y est a ’abri.



11. C’est par les illusions de P'imagination, du toucher et de la
vue que le Soi nait et se développe par la nourriture, la boisson et
la pluie. L’dme individuelle assume successivement des formes en
harmonie avec ses actes, dans les diverses conditions.

12. D’4me individuelle se couvre de formes multiples 1,
grossieres et subtiles, selon ses modes. Par les modes de Pacte et
les modes du Soi, il apparait une autre incitation 2 a s’unir avec ces
(formes).

1. I’ame se couvre illusoirement des formes de pradhana.

2. Hetu ; le magicien qui lance son filet est cause efficiente de I'union
a ces formes. Intr. § 22.

13. Celui qui est sans commencement ni fin, au milieu du
chaos, le créateur de l'univers aux formes multiples, lui qui
embrasse a lui seul (la totalité des choses) : quand on I’a reconnu
comme étant le dieu, on est délivré de tous liens.

14. Siva qui se laisse prendre dans le devenir 1, qui s’appelle «
celui qui est sans nid », créateur du devenir et du non-devenir, le
dieu qui a fagonné la création et ses parties, ceux qui le réalisent
ont renoncé a leur corps.

1. Ou par le sentiment (bhiva).

CHAPITRE VI

1. Certains sages disent que (la cause du monde) c’est la nature
et d’autres disent : le temps 1. Ils se trompent, c’est la puissance de
Dieu qui fait en ce monde tourner la roue du brahman.

1. Intr. § 35 et 36.

2. Enveloppant éternellement le monde, il est le connaisseur, le
créateur du temps, il porte les modes (de la matiere), il est
omniscient ; régie par lui se déploie ’ceuvre qui est a concevoir
comme terre, eau, feu, air, espace.

3. Aprés avoir créé cette ceuvre et s’en étre détourné a nouveau,
il s’unit aux principes (de la matiére) a raison d’un (principe) de
deux, de trois ou de huit, au moyen du temps, ainsi que des modes
subtils du Soi 1.

1. A I’absorption finale du monde en dieu, ou a la délivrance, selon
une dialectique ascendante, 'ame s’éléve jusqu’a la réalité supréme, au
moyen de 1 principe, la nature; de 2, 'évolué et Iinévolué ; de 3, les
modes ; de 8, les matrices (yori), puis au moyen du temps et des modes
de Véatman Intr. § 21.

-72—



4. Ayant entrepris des actes 1 associés aux modes, il répartit
toutes les existences ; en leur absence ’ceuvre accomplie disparait
2; dans Panéantissement de P’ceuvre, il demeure, lui qui est
essentiellement autre qu’elle.

1. Karman : facteur de P'existence.

2. Délivrance atteinte par épuisement du &arman. Intr. § 32.

5. Il est origine, la cause de 'union 1 (de ’Ame au monde), il
est au-dela du triple temps et congu aussi comme indivis.
Honorons ce dieu omniforme, devenir accompli, le dieu antique et
adorable, qui demeure dans notre propre cceur 2.

1. Cause de 'apparence extérieure de 'union, Intr. § 22.
2. Citta : cceur et pensée.

6. I1 1 est plus haut, il est autre que P’arbre (du monde), que le
temps et les formes, c’est a partir de lui que se déploie toute cette
diversité. Véhicule de la Loi, il rejette le mal. Connaissons-le
comme le maitre de la prospérité, qui a le Soi pour assises,
immortel, universelle ordonnance.

1. Le dieu chanté dans les strophes suivantes. Intr. § 29.

7. Celui qui est le souverain supréme des souverains, la divinité
supréme des divinités, le maitre supréme des maitres d’au-dela.
Puissions-nous connaitre le dieu adorable qui régit 'univers !

8. En lui on ne connait ni effet, ni organe, nul n’est égal a lui, ni
supérieur a lui, son pouvoir supréme (nous) est révélé comme
divers, innée est P’activité de son intelligence et de sa force.

9. Nul n’est son maitre, nul n’est son dominateur sur terre, il
est sans marques distinctives. Il est la cause, le souverain qui régit
les organes ; nul ne I’a engendré, nul n’a souveraineté sur lui.

10. Dieu unique qui pareil a ’araignée s’enveloppe lui-méme
des fils issus de la matiere primordiale. Puisse-t-il nous accorder
d’accéder au brahman !

11. Dieu unique caché dans tous les étres, qui pénetre tout, le
Soi intérieur de toutes les créatures, le surveillant des actions, celui
qui siege dans tous les étres, le témoin, le gardien 1, I’absolu
exempt de modes.

4. Lire cetta.

12. Seul dominateur des nombreuses (dmes) inactives 1, il rend
multiple 'unique germe 2. Les sages qui le pergoivent siégeant en
leur Soi ont le bonheur éternel, non les autres.

1. Analogue au dualisme du Samkhya qui oppose 'unité de la matiére
a la multiplicité des ames qui sont par essence inactives. Intr. § 17.



2. Pradhina qui évolue.

13. Eternel d’entre les éternels, spirituel d’entre les spirituels,
qui exauce seul les désirs de maintes dmes, celui qui I’a reconnu
comme la cause (du monde) accessible par le Simkhya et le Yoga
est délivré de tous liens..

1. Intr. § 27.

14, La ou le soleil ne brille pas, ni la lune, ni les étoiles, ces
éclairs ne brillent pas et moins encore ce feu ; lorsqu’il brille, tout
brille apres lui, ce monde entier resplendit de sa splendeur.

45. Cygne unique, (le Soi) au milieu de cet univers, il est le feu
qui a pénétré dans ’océan. Quand on I’a reconnu, on passe outre
la mort, il n’existe pas d’autre voie qui y mene.

16. Créateur de tout, omniscient, matrice du Soi, conscient,
auteur du temps, doué¢ des modes, celui qui sait tout, il est le
maitre de la matiére et de ’4me individuelle 1; le Seigneur des
modes est Pincitation a se libérer du monde de la transmigration et
la prison (qu’en est) le séjour.

1. Ksetrafina: le connaisseur du champ; I'ame sous son aspect
individuel ; terme ancien qui sera remplacé dans les Samkhyakarika par
purusa. Intr. § 23.

17. Fait1 de «cela», immortel, conscient, omniprésent, le
protecteur de P'univers, ayant son achévement en le Seigneur, c’est
lui qui domine constamment ce monde. On ne connait pas d’autre
cause a la souveraineté.

1. Ame qui, ayant recouvré son identité au dieu supréme, est absolue.

18. Celui qui a Porigine créa Brahman et lui impartit les Veda,
c’est a ce dieu, resplendissant par sa propre intelligence 1, que moi
aspirant a la délivrance, je demande refuge.

1. ou qui se fait connaitre par sa propre grace » Intr. § 30, 34.

19. Indivis, inactif, paisible, irréprochable, sans souillure, le
pont supréme vers l’immortalité, semblable a un feu qui a
consumé son combustible.

20. Lorsque les hommes rouleront Pespace comme une peau 1,
alors la douleur prendra fin sans qu’on ait discerné Siva 2.

1. Quand I'impossible deviendra possible i.-e. jamais.

2. Vijfiana, la connaissance discriminatrice de Siva est donc la
condition sine qua non de la délivrance. Intr. § 41.

21. Par le pouvoir de son austérité et par la grace du dieu, en
vérité le sage Svetdsvatara a ainsi révélé comme il convient le



brahman a ceux qui ont franchi les 4srama, la purification supréme
agréée par ’assemblée des voyants.

1. Les 4 stades de la vie indienne. Intr. § 4 et 35.

22. Le supréme mystére énoncé dans le Vedanta, qui a été
déclaré dans les temps reculés, ne doit pas étre conféré a qui n’est
pas apaisé, a qui n’a pas de fils ou d’¢éleve.

23. Celui qui a pour le dieu la plus haute dévotion et pour son
maitre pareillement au dieu: c’est pour lui que s’illuminent les
doctrines ici exposées, pour lui le magnanime 1.

1. Mahatman.



Mundaka Up.

Introduction

La Mundaka Upanisad’ appartient 2 I'Atharvaveda et a école de
Saunaka. On y a relevé quelques concordances avec I’hymne de
I’Atharvaveda X. 7 a Skambha. II est probable que le texte de I'Upanisad
a ¢été lobjet de maintes additions et interpolations. Tel qu’il est
actuellement, on peut le considérer comme I'une des sources de la
Bhagavad Gita. Il a été commenté plusieurs fois, notamment par
Sankara.

Le titre semble signifier qu’il s’agit de I'Upanisad des « hommes a la
téte rasée» et on a rapproché cette donnée de la mention finale (IIL. 2,
10) du «veeu de la téte ». On peut supposer, de ce fait, que ce traité aurait
été composé par un ancien ordre d’ascetes qui se rasaient la téte. Ou
bien, si on en compare le titre avec celui de la Ksurikd-Upanisad «
I'Upansad du rasoir», on peut penser quil y est fait allusion a la
libération de Pesprit. Par I'effet de 'Upanisad, erreur est rasée.

Cette Upanisad admet la valeur du ritualisme (I. 2, 1 et 2), mais
enseigne qu’il ne suffit pas pour assurer un salut définitif. Le sage doit
accéder a la connaissance du Brahman par la connaissance du puwrusa
(forme cosmique du brahman), et de I'dsman (forme du brahman dans
’homme). Cette connaissance I'identifiera au brahman et le portera au-
dela du cycle des renaissances (I11. 2, 9).

Le traité est écrit en vers : 10 vers d’anustubh, 50 de Iristubh (avec,
dailleurs, beaucoup d’irrégularités), et 4 paragraphes en meétre non
identifiable.

On a noté des coincidences de pensée et de forme avec des textes
bouddhiques et surtout jaina.

Cette Upanisad est relativement récente, postérieure en tout cas a la
Chindogya Upanisad. La doctrine de la transmigration et du karman y
apparaissent toutes constituées. Le mot vedanta y est mentionné.

[Sommaire omis]

11LES UPANISAD IV, MUNDAKA UPANISAD, Publié et traduit
par Jacqueline MAURY, LIBRAIRIE D’AMERIQUE ET D’ORIENT
— ADRIEN-MAISONNEUVE, 1943.



Mundaka
1,1

1. OM. Brahman * prit forme le premier parmi les dieux.
Auteur de l'univers, gardien du monde, il exposa a Atharva** son
fils ainé la science du brahman*** ] fondement de toutes les
sciences.

*Le Démiurge (masc.).

**Désigné plus loin sous le nom d’Atharvan.

*#+] ’Etre absolu (neutre).

2. Cette science du brahman que Brahman énonga pour
Atharvan*, Atharvan jadis la transmit a Angir*, qui Pexposa a
Bhiradvija Satyaviha*, et Bhiaradvija Satyavidha a Angiras* (sous
ses deux aspects) supérieur et inférieur.

*Rsi védiques.

3. Saunaka, grand maitre de maison, s’étant approché
d’Angiras selon les regles, DPinterrogea: « Qu’est-ce donc,
vénérable, qui, une fois connu, fait connaitre tout ce qui existe ? »*

*Cf. Brhad-Aranyaka Upanisad, 11,4, 5 (fin).

4. I1 lui répondit : « Deux sciences sont a connaitre, voila ce que
les connaisseurs du brahman ont coutume de dire*; 'une est
supérieure et Pautre inférieure. »

*Cf. Maitr. Up., V1.22.

5. L’inférieure est le Rgveda¥*, le Yajurveda**, le Simaveda***,
l’z}tharvaveda***, la Phonétique, le Rituel, la Grammaire,
PEtymologie, la Métrique, P’Astronomie*****; et la science
supérieure est celle par laquelle on atteint PImpérissable.

*Recueil d’hymnes sacrés.

**Recueil de formules sactrificielles.

*#*Recueil de chants liturgiques.

*#+*Recueil de charmes et d’incantations magiques.

stk Fdition *Ananddsrama n® 62, Poona, 1832 de I’ére Salivahana

potte en outre : itihdsa-purina-nydya-mimamsa-dharmasdstrani : les contes et
légendes, la logique, ’herméneutique, les traités de Droit.

Cette liste constitue une des plus anciennes énumérations connues
des Vedanga ou « membres du Veda ».



6. Ce qui est invisible, insaisissable, sans famille ni caste, sans
yeux ni oreilles, sans mains ni pieds, permanent, omnipénétrant,
omniprésent, tout subtil, inaltérable *, c’est cela que les sages
considerent comme la matrice de tout ce qui existe**,

*Cf. B. A. Up,, 111,8, 8.

**ci édition Anandasrama, n° 62 (citée ci-dessus a la note 5) ajoute
un vers supplémentaire :

[sanskrit onzis)

Rien ne lui est supérieur, rien n’est autre que lui.
Personne de plus subtil ni de plus ancien que lui.
Comme un arbre dressé dans le ciel il se tient, seul.
C’est par IEitre que tout est rempli.

7. De méme que P’araignée émet et résorbe (son fil), de méme
que les plantes naissent de la terre, les poils et les cheveux de
Phomme vivant, de méme ici-bas tout nait de PImpérissable.

8. Par l’ascése, le brahman se construit, de la provient la
nourriture*, de la nourriture le souffle vital, Pintellect. le réel, les
mondes, et ce qu’il y a d’immortel dans les actes.

*Cf. Taitt. Up., IIL.1 et 2.

9. C’est de celui qui connait tout, qui sait tout, dont Pascése est
connaissance, que nait, ce brahman: nom, forme * et
nourriture®*,

*ndmardipa : le nom et la forme constituent en philosophie indienne
un couple qui désigne I'étre distinct, Iindividualité, susceptible de
recevoir une appellation.

**La nourriture représente ce qui peut permettre a I'individualité de
s’accroitre.

l, 2.

1. Voici la vérité : les ceuvres que les poctes voyaient dans les
vers sacrés ont été tendues de bien des maniéres dans les trois
feux*. Vous qui aimez le réel, exécutez-les constamment. Telle est
la voie vers le domaine de ’ceuvre bien faite**.

*Les trois feux rituels : garbapatya ; dhavaniya et daksindgni. Les actes
rituels aux trois feux ont été exécutés fidelement d’age en 4ge et selon les
prescriptions du Veda.

**Cf. Prasna Upanisad, V. 3.



2. Quand vacille la flamme, une fois allumé le feu porteur
d’offrandes, on doit placer les oblations entre deux portions de
beurre clarifié.

3. Celui qui fait ’Oblation au feu sans les rites de la nouvelle et
de la pleine lune, des quatre mois, des prémices, ou de
Phospitalité, ou qui ne Poffre pas, ou l’offre sans ’hommage a
Tous-les-Dieux, ou sans (conformité a la) régle*, pour celui-la (ce
manquement rituel) détruit les mondes jusqu’au septi¢me.

*Variante : ’édit. Ananddsrama n°® 62 (cf. ci-dessus note 1 4 1,1, 6)
ajoute : asraddhayam : sans fol.

4. La Noire, la Béante, Celle qui est rapide comme la pensée ;
la Toute-rouge et la Toute-couleur-de-fumée, PEtincelante et la
Divine-a-tous-les-éclats, voila les sept langues vacillantes (du
feu)*,

« Cf. Rgveda, 1.1406, 1.

5. Celui qui procéde (au rite) tandis que ces flammes
étincellent, et qui regoit les oblations en temps voulu, elles le
conduisent, devenues rayons du soleil, 1a ou est le Maitre des
Dieux, 'unique résidence.

6. Lui disant : « Viens, viens », les offrandes ardentes entrainent
ce sacrifiant par les rayons du soleil, lui adressant une parole
agréable, le louant : « Voila pour vous ce monde du brahman, le
monde pur et parfait. »

7. En vérité, ce sont de fréles esquifs que ces 18* formes

* 18 est un chiffre habituel aux énumérations de choses sacrées. 11
faut entendre : toutes les formes du sacrifice.

-10 —

du sacrifice en lesquelles est formulée ’ceuvre inférieure**. Les
fous qui le saluent comme étant le meilleur entrent a nouveau dans
la vieillesse et dans la mort*¥*,

** ] acte rituel.

¥ Allusion a la doctrine de la réincarnation.

8. Ils se meuvent en pleine ignorance, eux qui se croient sages
et savants ; ils se heurtent violemment eux-mémes ; ils tournent en
cercle, les insensés, comme des aveugles conduits par un aveugle*.

*Cf. Kath. Up., IL5 et Maitr. Up., VIL9.

9. Se mouvant de bien des maniéres dans I’ignorance, ces
insensés, ils pensent: « nous avons atteint notre but». Engagés
qu’ils sont dans les actes, ce qu’ils ne reconnaissent pas, par ’effet



de leur passion, les accable. Les mondes s’épuisent pour eux, ils
déchoient.

10. S’imaginant que les sacrifices et les donations sont ce qu’il
faut préférer, ces égarés, ils ne connaissent rien de mieux. Apres
avoir joui* du fruit de leurs ceuvtes bien faites dans la vofite
céleste**, jls entrent dans ce monde-ci ou dans un monde plus bas
encore*¥*,

*Cf. B. A. Up,, 111,8, 10.

**Cf. note 2, page 120, Senart Chandogya Upanisad, Edit. des Belles-
Lettres, Paris, 1934.

***Insuffisance des actes rituels pour assurer un salut définitif. Cf. Pr.
Up., 1,9.

11. En vérité, ceux qui dans la forét vivent dans I’ascése et la foi,
apaisés, savants, vivant d’aumones, exempts de passions, vont par
la porte du soleil* 1a ou est, immortel, PEtre, Pame inaltérable**,

*Cf. Pr. Up, L.10.

*Cf. B. A. Up., V1.2, 15 et Chand. Up., V.10, 1 et 2.

12. Le brahmane qui considére les mondes construits par ’acte
devrait se désespérer: du créé ne peut sortir P'incréé. Pour le*
connaitre, il n’a qu’a aller, une biiche a la main** vers un maitre
versé dans le Veda, voué au brahman* * *,

*Lincréé.

**Cest-a-dire comme fait un disciple.

*#*Cf. Chand. Up., VIIL.13.

13. 11 s’approche de lui Pesprit totalement apaisé, plein de
calme, et le Maitre lui expose exactement cette science du
brahman, en sorte qu’il connaisse ’Etre impérissable, le Vrai.

I, 1

1. Voila la vérité. De méme que d’un feu flambant*, jaillissent
par milliers des étincelles de méme nature, de méme, mon cher, de
PImpérissable naissent les étres divers, et c’est en Lui aussi qu’ils
retournent.

*Cf. B. A. Up,, 11,3, 5 et 111,8, 8 ; Mund. Up,, LI, 6.

2. Céleste, en vérité, incorporel est PEtre. Il contient tout ce qui
est extérieur et intérieur. Il est non-engendré. Il est sans souffle,
sans intellect. Il est pur. Il est au-dela de ’Impérissable qui est au-
dela (de tout).

3. De Lui nait le souffle vital, ’intellect, et tous les organes des
sens ; le vide, le vent, la lumieére, Peau et la terre support de tout.



4. Le feu est sa téte, la lune et le soleil ses yeux, les points
cardinaux ses oreilles, et sa parole les Veda révélés. Le vent est son
souffle, tout 'univers est son cceur. La terre provient de ses pieds,
il est, de tous les étres, ’dme intérieure*.

*Cf. Kath. Up., V.9-12 et Rgveda, X.90, 14 (L. Renou : Hymnes et
Prieres dn Veda, Adrien Maisonneuve, 1938).

5. De lui vient le feu, les biiches en sont le soleil*. La pluie**
vient de la lune, (de la pluie) les plantes qui sont sur la terre. Le
male émet la semence*** dans la femelle. Les multiples créatures
émanent de PEtre®#+*,

*Cf. Chand. Up., Vi4, 1.
#CL, Chand. Up., V.5, 2.
#kCf, Chand. Up., V.8, 2.

*#H*+Cette stance résume ce qui est exprimé plus longuement dans
Chand. Up., V, sections 3 a 10.

-12—
6. De lui viennent* les vers du Rgveda, les mélodies du
SamaVeda, les formules du Yajurveda, la consécration, les

sacrifices, toutes les cérémonies et les honoraires rituels ; ’année et
le sacrifiant, les mondes qu’éclairent la lune** et le soleil.

*Rgveda, X.90, 9 (cf. Renou, op. cit.).

**Monde des Peres et monde des dieux. Cf. Pr. Up, 1,9 et 10;
Chand. Up., V.10 et B. A. Up,, 111,8, 9.

7. Par lui ont été engendrés de diverses maniéres les dieux, les
génies, les hommes, le bétail, les oiseaux ; le souffle de devant et le
souffle d’en-bas, riz et orge, P’ascese, la foi, P’exactitude, la
discipline brahmanique* et la régle.

*Cf. Rgveda, X.90, 7-10 et la suite (Renou, op. ¢it.) et Ath. vela, XI.4,
13.

8. De lui proviennent les sept souffles*, les sept flammes**, les
(sept) biiches, les sept oblations, ces sept mondes-ci dans lesquels
circulent les souffles* siégeant dans le for intérieur, disposés sept
par sept.

*Cf. Dr Jean Filliozat : Revue philosophique, nov.-déc. 1933, pp. 410-
429.

**Les sept flammes des sacrifices réguliers : cf. ci-dessus, 1,2, 4 et Pr.
Up., 111,5 (la fin).

9. De lui (proviennent) tous les océans et les montagnes. De lui
coulent les rivieres de toutes formes. De lui (proviennent) toutes



les plantes et le suc. C’est lui qui se tient avec les étres comme une
Ame intérieure*.

*Cf. B. A. Up., 111,8, 9.

10. L’Etre est tout cela* : acte, ascése, brahman, immortalité
supréme. Celui qui le sait localisé dans le for intérieur, celui-la
tranche ici-bas le nceud de I'ignorance, mon cher.

*Cf. Rgveda, X.90, 2 (Renou, op. cit.) :
I, 2.

1. Le Grand Séjour s’est rendu manifeste, qui porte le nom de
Voie Secrete. Cest sur lui qu’est fixé tout ce qui se meut, respire et
cligne*. Sachez qu’il est plus délectable que le réel et ’irréel, plus
haut que la connaissance. Il est ce qu’il y a de meilleur pour les
créatures.

*Cf. Rgveda, X.121, 3 (Renou, op. ¢it.) et Svet. Up., IV. 18.

2. Ce qui est brillant et plus subtil que le subtil, ce sur quoi
reposent les mondes et les habitants des mondes : voila le brahman
impérissable. Il est le souffle ; il est la parole, ’esprit ; il est le réel,
Pimmortel. Sache, mon cher, que c’est la la cible a atteindre.

3. Ayant pris pour arc la grande arme des Upanisad, qu’il y
dispose la fléche aiguisée par ’hommage et qu’il le bande au
moyen de son esprit qui a atteint I’Entité. Sache, mon cher, que
c’est 1a la cible a atteindre.

4. La syllabe OM est P’arc, ’4tman est la fléche, le brahman
Cc’est la cible, enseigne-t-on. Il faut P’atteindre sans se laisser
distraire*. Il faut se rendre semblable a la fléche.

*Cf. Kat. h. Up,, VL.11.

5. Celui en qui sont tissés le ciel et la terre, P’espace
intermédiaire *, Pesprit avec tous les souffles, connaissez-le cet
4dtman unique** ; laissez aller tous autres discours! C’est lui le
pont vers Pimmortalité***,

*B. A. Up., 111,8, 7 et la suite.

**B. A. Up,, IV.4, 20.

*##*Svet. Up., VI.19.

6. Les vaisseaux sont assujettis sur lui comme les rayons au
moyeu du char, c’est lui qui se meut a 'intérieur, se manifestant de
bien des maniéres. Méditez I’4tman sous la forme de OM. Salut
soit a vous pour passer par dela les ténébres* !

*Chand. Up., VII.26, 2.



7. Celui qui connait tout, qui sait tout, c’est lui dont la grandeur
est sur la terre. Cet 4tman siége au firmament dans la citadelle
céleste de Brahman.

8. Il est fait de pensée. Il conduit les souffles* et le corps. Il
siege dans la nourriture. Il se concentre au cceur**,

14—

Les sages le retrouvent grice a la connaissance, lui qui
resplendit, image de la félicité, immortel.

*Cf. ci-dessus, 11.1, 8, note 1.

**Chand. Up., 11112, 7-9 et VIIL.1, 1.

9. Le nceud du ceeur est délié¥*, tous les doutes sont résolus, et
les (conséquences des) actes sont épuisées quand celui-ci a été vu
(sous ses deux aspects) supérieur et inférieur**,

*Chand. Up., VII.26, 2 et Kath. Up., VI, 15.

*B. A. Up,, IV4, 22.

10. Dans Penveloppe d’or* est le brahman* * ; pur, indivis, il est
splendide. Il est la lumiére des lumieres***, lui que connaissent
les connaisseurs de I’4tman.

*Variante : pure (Riminuja).

*B. A. Up., V.15.

=B, A. Up,, IV4, 16.

11. En lui le soleil ne luit pas, ni la lune, ni les étoiles. Les
éclairs n’y luisent pas. A plus forte raison ce feu. Il luit, et tout luit
a sa suite. Par sa lueur, tout ce qui existe luit*.

*Cf. Kath. Up., V.15 et Svet. Up., VI.14 et Bhag, Gita, XV.6.

12. C’est le brahman immortel. Le brahman est étendu a ’Est, a
I’Ouest le brahman, au Sud, au Nord, en bas et en haut. Cest le
brahman qui est tout*, il est le meilleur.

*Chand. Up., VI1.25, 1.
1, 1.

1. Deux oiseaux*, compagnons unis P'un a Pautre, sont
agrippés a un méme arbre. L'un d’eux mange une figue
savoureuse ; ’autre, sans manger, regarde intensément*.

*Rgveda, 1 164, 20 ; Svet. Up., IV.6 et la suite ; Kath. Up,, 1I1,1.

2. Dans le méme arbre, PHomme s’est enfoncé. Il souffre de la

perte de sa souveraineté, égaré. Lorsqu’il voit ’autre, le Souverain,
satisfait, avec sa majesté, alors sa peine est abolie*.

*Svet. Up., IV.7.



3. Lorsque le voyant voit “celui qui a la couleur de Por le
créateur, le Seigneur, ’Etre, matrice du brahman, alors en sa
sagesse, secouant le bien et le mal*, sans tache, il accéde a
Pidentité supréme**,

*Chand. Up., VIIL13.

*Maitr. Up., VL.18.

4. Cest le souffle vital qui resplendit a travers tous les étres
vivants. Celui qui le comprend, qui le sait, cesse de disserter
davantage*. Celui qui se joue en I’4dtman, qui se complait en
P4tman, et qui pratique le rite, celui-la est le meilleur parmi ceux
qui connaissent le brahman.

*Cf. Chand. Up., VIL.15, 4 (collect. Senart, page 101, note 1).

5. Cet 4tman se laisse appréhender par la vérité, par Paustérité,
par la connaissance correcte, par une constante discipline
brahmanique¥*. Il est a Pintérieur du corps, fait de lumiere**, pur.
C’est lui que voient les ascetes quand leurs fautes sont épuisées.

*Chand. Up,, 11,23, 1 et 2.

#B, A. Up., IV.3, 7.

6. La vérité seule vainc, non Perreur. Par la vérité s’étend le
chemin qui meéne aux dieux*, (chemin) par ou les voyants aux
désirs comblés vont a ce réceptacle supréme de la vérité.

*B. A. Up,, VI.2, 15.

7. Cela est grand et divin, inconcevable dans sa forme, plus
subtil que le subtil, cela resplendit; plus lointain que le lointain,
C’est ici, tout pres. Chez ceux qui le voient, il est ici méme, caché
dans leur for intérieur*.

*Cf. Isa Up., 5 et Bhag. Gita, XI11.15 dans lesquelles on trouve les
mémes idées sous d’autres mots.

8. Ce n’est pas par P’ceil qu’on le saisit, ni méme par la parole, ni
par les autres divinités*, ou par I’ascese, ou par Pacte rituel. Par la
grice de la connaissance, I’étre purifié¢, en se livrant a la
contemplation, le voit, indivis.**,

*Entendez les sens et tout ce qui régit le corps, parce que ce sont des
« puissances ».

**Cf. Kath. Up,, VL.12.

—16 —

9. Cet 4tman subtil, il faut le connaitre par P’esprit; en lui le
souffle est entré sous ses cinq formes. Toute la pensée des

créatures est tissée par les souffles. Une fois qu’il est purifié, cet
4dtman s’y manifeste.



10. Quelque monde qu’il imagine par Pesprit et quelques désirs
qu’il congoive, P’étre purifié conquiert ce monde et ces désirs*.
Celui qui désire le bien-étre doit honorer le connaisseur de
Patman.

*Cf. B. A. Up., 1,4, 15 et Chand. Up., VIIL.2, 10.
1, 2.

1. Il connait ce séjour supréme du brahman* en qui tout repose
et brille, pur. Les sages qui, sans désirs, adorent I’Etre passent au-
dela de la semence**.

*Chand. Up., VIIL.1, 1 et la suite.

**ls ne renaissent pas. Si on lit asukram : ils passent au-dela de
Pimpur.

2. Celui qui, dans sa pensée, désire des désirs, par ses désirs il
renait ¢a et 1a; mais pour celui dont les désirs sont comblés et
P4tman accompli, tous les désirs ici-bas se dissolvent*.

*B. A. Up., IV4, 6.

3. Non, cet 4tman ne peut étre appréhendé par la doctrine, ni
par le sacrifice, ni par beaucoup de legons. L’appréhende seul celui
qu’il élit : c’est ce 4tman qui lui révele sa propre nature*.

*Kath. Up., 11.23.

4. Cet 4tman ne peut étre appréhendé par ’homme manquant
de force, ni par la distraction, ou méme par une asceése inadéquate.
Mais celui qui s’efforce par ces moyens¥*, s’il est sage, son dtman
entre dans la demeure du brahman.

*Kath. Up., VI.10 et 11 et Chand. Up., VIIL1, 1.

5. Les voyants ’ayant atteint pleinement, satisfaits de cette
connaissance, I’4tman accompli, les passions calmées, les sens
apaisés, ayant atteint partout celui qui va partout, sages, I’esprit
ajusté, pénétrent le Tout*.

*Svet. Up., VIL.12 et Chand. Up,, VIIL.13.

6. Les ascétes dont le but bien déterminé est la connaissance
du Vedinta, qui, s’attelant au renoncement, sont des étres purs,
ceux-la dans les mondes de Brahman, au moment supréme,
surmontant la mort, sont tous délivrés*.

*Chand. Up., VIL.26, 2; Kaiv. Up., 3; Svet. Up., VI.22 et Tant. Ar.,
X.12,13.

7. Les quinze parties* s’en vont a leurs bases et tous les
dieux** a leurs divinités correspondantes ; les actes et I’4tman fait



de connaissance***, tous s’unifient dans le principe supréme,
inaltérableX***

*Cf. Pr. Up,, V1.1

**Cf. note ci-dessus 2 III.1, 8.

*#*Pr. Up., V1.4,

% Ct. Taitt. Up., 11.4.

8. Comme les riviéres qui coulent disparaissent dans 'océan¥*,
perdant nom et forme, de méme celui qui sait, affranchi du nom et
de la forme, accéde a PEtre divin, plus haut que ce qu’il y a de
haut.

*Pr. Up., VL5.

9. Qui connait ce supréme brahman devient lui-méme le
brahman. Nul dans sa race n’ignore le brahman*. Il passe outre la
souffrance. Il passe outre le mal. Délivré des nceuds intérieurs**, il
devient immortel.

*Chand. Up., VIL1, 3.

**Chand. Up., VII.26, 2.

10. Ceci a été exprimé par un vers sacré :

Ceux qui se livrent aux pratiques, qui savent (la science
sacrée), qui sont voués au brahman, qui s’immolent eux-mémes au
Voyant unique, pleins de foi, c’est a ceux d’entre eux qui observent
selon la régle le Veeu de la téte qu’on doit enseigner cette science
du brahman*.

*Svet. Up., VI.16.

11. Telle est la vérité qu’a proclamée le voyant Angiras*. Qui
n’observe pas le veeu ne apprend pas. Hommage aux suprémes
voyants ! Hommage aux suprémes voyants !

*Cf. ci-dessus 1.1, 3.






BHAGAVAD GITA

Introduction

Ce texte conrt le plus influent de 'Inde est repris ici intégralement'. I/ répond
indirectement au mal anguel on est parfois conduit @ participer activement.

Je reprends une partie de sa présentation par Anne-Marie Esnoul, mais jomet
ses explications attachées a chaque chant. Elles sont remplacées par des extraits du
Dnyaneshwarl, Jwuvre du fondateur de la littérature mabhrate DYANDETL,
commentaire de tous les versets de la GITA. Ce commentaire, qui prend place
reconnue parnmi la bonne centaine qui ont traversé les siécles, demenre lu de nos jours.

DYANDEV succéde ici a VASUGUPTA pour respecter ordre chronologique.

“[...] Mille sujets de peine et cent sujets de joie envahissent chaque
jour Iignorant, non I’homme instruit. Ainsi, tour a tour, les choses
agréables et les désagréables, les joies et les peines vont tournant parmi
les vivants.

Seule, en vérité, la douleur existe ; c’est pourquoi on n’obtient pas le
bonheur. La douleur nait de cette affliction qu’est I’avidité et le bonheur
nait de cette affliction qu’est la douleur.

Le bonheur s’achéve en douleur et la douleur suit immédiatement la
douleur ; on n’atteint ni bonheur durable ni douleur durable, car parfois
le bonheur lui-méme se termine en douleur et le bonheur vient de la
douleur. C’est pourquoi celui qui désire un bonheur permanent doit
abandonner le couple bonheur-douleur.

La douleur prend naissance dans la fin du bonheur, le bonheur prend
naissance dans la fin de la douleur ; ce qui en est la cause excessivement
cruelle, peine morale ou physique, ou bien I'effort qui en est la racine, il
faut les abandonner méme si c’est un membre [du corps]. Que ce soit
bonheur ou malheur qu’on atteigne, que ce soit agréable ou désagréable,
il faudrait accepter de l'atteindre d’un cceur impassible.

Au premier paragraphe, retenir I'expression le supréme ordonnateur
qui évoque I'idée de 774, « organisé », « ’'agencé », sous-jacente a celle du
temps. Tres vite s’y adjoint celle de 7 (dérivé de la méme racine R, «
articuler » désignant les saisons et qui marque linsistance sur le retour
obligatoire des phénomenes dans le cycle de 'année. Nul pays n’est plus
sensible que I'Inde a la régularité d’un tel rythme: la mousson y
conditionne lexistence au sens fort du terme. Cette périodicité par

12 Les textes des chants alternent avec des explications dans
L’Hindonisme, Préface de Olivier Lacombe, Textes recueillis et présentés par Anne-
Marie Esnonl, librairie Artheme Fayard, 1972.



ailleurs conduit a la théorie de I'alternance des époques de création et de
dissolution, assimilées au jour et a la nuit de Brahma.

Dans le rappel du personnage de Senajit on voit apparaitre la
doctrine énoncée dans la Bbagavad Gitd : on ne tue pas, on n’est pas tué ;
naissance et mort sont inscrites au livre du destin et ceux qui les infligent
ou les supportent ne sont que les agents inconscients de ce destin.

Enfin la note pessimiste s’accentue a la maniere des upanisad et de
I'enseignement bouddhiste : en derniére analyse, seule la douleur existe ;
ainsi est ouverte la porte a cette quéte de la délivrance qui tient une place
si importante dans la spéculation indienne.

4. Bhagavad Gitd"”

Dans 'immense ensemble du Mahdbharata, 1a Bhagavad Gitd, « Chant
du bienheureux Seigneur », occupe une place a part; elle est un de ces
morceaux spéculatifs imbriqués dans le poéme, mais par sa composition
et son inspiration elle forme un tout autonome.

Les premiers livres de I'épopée étaient consacrés aux causes
lointaines, puis plus proches du conflit ; la Gita se situe au moment ou le
combat va commencer. Poéme dialogué de sept cents vers, elle
comprend dix-huit chants correspondants aux chapitres XXV a XLII du
livrte VI du Mababharata, dit Livre de Bbisma.

Comme les autres textes de I’Antiquité indienne, celui-ci n’a
probablement pas été composé d’un seul jet. On conteste méme qu’il ait
été congu a 'origine pour faire partie de la grande épopée. Le titre qu’on
lui donne fréquemment, Bhagavadgitopanisad, et la ressemblance qu’il
présente avec les formes upanisadiques a fait se demander sl ne
s’agissait pas primitivement d’un upanisad, fait a la fagon des autres de
fragments rapportés et qui aurait, clans la perspective des sectes qui
s’établissaient alors, diffusé I’enseignement de certains cercles krsnaite.

Les répétitions, les themes qui s’entrecroisent, 'entremélement des
doctrines samkhya et vedantines nous ramenent, en effet, en pleine
atmosphere upanisadique. On a discuté pour savoir quelles parties
pouvaient étre considérées comme anciennes, lesquelles auraient été
rajoutées par la suite. On a exagéré dans ce découpage, pas plus possible
a effectuer de facon sure que celui des upanisad elles-mémes. On a été
jusqu’a prétendre que le texte initial s’arréterait au vers 38 du chant II.
En fait, il n’existe aucun moyen de prouver quoi que ce soit de précis a
ce sujet. Le texte n’est pas homogene, il trahit des influences diverses ; il
a dq, a Porigine, étre beaucoup moins long : on ne peut guére affirmer
davantage.

13 Présentation et annotations, A.-M. Esnoul. Traduction d’apres un
cours inédit de O. Lacombe et avec son accord. [NDE]



Sur ses dates non plus, on ne peut rien avancer de certain : la
composition de 'ensemble épique dont la Gita fait partie s’étend sur six
a sept siecles. Il semble néanmoins qu’en ce qui la concerne on puisse
refermer un peu cet éventail. Son enseignement rappelle celui de
certaines upanisad, comme la Katha — qui n’est pas tellement récente —
mais surtout il présente de grandes analogies avec celui de la Svetdsvatara :
on peut penser que la composition de cette derniere se serait étagée vers
les mémes temps et correspondrait peut-étre au développement des
cultes sectaires aux II¢ ou 1 siecles avant notre ere.

Le terme de « culte sectaire » ne doit pas induire en erreur : il s’agit en
gros de I’établissement et de I’épanouissement de sectes rendant un culte
fait d’adoration (bbakti) a une divinité, souvent d’origine tres localisée,
mais assimilée a 'une des deux grandes figures de I’hindouisme : Visnu
ou Siva.

Plus importante que son origine est la place que la Gita tient dans
toute la pensée de 'Inde, I’extraordinaire diffusion qu’elle a connue.

Sauf dans certains milieux sivaites, tous les courants religieux
brahmaniques 'ont acceptée comme un Livre saint a I’égal des Veda et
des upanisad ; on Ia intégrée a la Révélation (sruti), alors que le reste du
Mahabharata fait seulement partie de la Tradition (sr#).

Par suite de cette position privilégiée, elle a servi de theme a de
nombreux commentaires. Les plus grands philosophes s’y sont attachés :
Sankara lui-méme, que ses doctrines monistes auraient pu écarter d’'un
texte aussi manifestement piétiste. Plus tard — et toujours dans la ligne
vedantine — Rdmanuja (XI° siecle) et Madhya (XIV® siecle) sont
beaucoup plus évidemment dans la perspective de la Gita. Par ailleurs —
et pour ne citer que les plus grands — Abhinavagupta (XI° siecle),
brahmane sivaite du Kagmir en a fait un commentaire sous le nom de
Bhagavadgitarthasamgraba, «Recueil des sujets traités dans la Bhagavad
Gita ».

Quant au texte lui-méme, il se présente sous forme d’un dialogue
rapporté par un tiers dans le cadre d’un autre dialogue. Le procédé existe
déja dans les upanisad, il est la regle dans tous les textes épiques. Le récit-
cadre présente Safijaya, conducteur du char du roi Dhrtarastra, rendant
compte a celui-ci de la préparation du combat et rapportant fidelement
cet interlude : le dialogue tenu entre le troisieme des princes Pandava,
Arjuna, «’Archer», fils légalement de Pandu, mais réellement du dieu
Indra, et Krsna, son conducteur de char (sizz) et son parent. Les sita
étaient trés souvent non seulement des guerriers, mais des bardes ; donc,
au début, les réponses avisées de Krsna a Arjuna pris de scrupules en
présence d’adversaires qui sont tous ses proches ou ses amis ne
dépassent pas le cadre normal des coutumes du temps. Toutefois, trés



vite, au chant III, Krsna abandonne son caractére humain pour revétir
celui de ’Absolu personnifié.

Qui est donc Krsna ? Il a da étre d’abord le dieu de tribus pastorales
et foresticres des bords de la Yamuna. Sur le plan mythologique, sa
légende est une légende de la région de Mathura : le tyran Kamsa, de la
dynastie des Yadava (descendants de Yadu) a détroné son pere,
Ugrasena, et régne arbitrairement sur le Vrndavana. Le frere d’Ugrasena,
Devaka, a une fille, Devaki, mariée a Vasudeva, son parent, frére de
Kunti, la mére des Pandava.

Un sage, Narada, qui apparait a maintes reprises dans le Mahdibhirata
avait prédit a Karma qu’il serait tué par un fils de sa cousine Devaki. En
suite de quoi, le prince n’avait pas fait exécuter sa cousine, mais la tenait
captive, ainsi que son époux, et faisait tuer dés leur naissance tous leurs
enfants males : six avaient déja péri. Sur les événements postérieurs,
plusieurs légendes se chevauchent. En gros, il en ressort ceci: on
échange les filles du pasteur Nanda et de sa femme Yasoda contre les
septiecme et huitieme fils de Devaki et de Vasudeva : Balarama et Krsna.
Elevé par Nanda au milieu des bergers, Krsna est poursuivi par la haine
meurtriecre de Kamsa, averti de son existence. Mais — ceci d’apres
d’autres légendes — il est né d’un cheveu noir (&rsna) de Visnu et du fait
de cette origine divine, il est invincible. Doué d’une force et d’une
habileté extraordinaires, il extermine tous les ennemis que lui dépéche
Kamsa et déjoue leurs ruses.

Parvenu a I’dge adulte, il tue le tyran et replace Ugrasena sur son
trone. Lui-méme part fonder Dvarakd (Dvaravati) sur la cote occidentale
de I'Inde et y établit son royaume. C’est 1a qu’il se retirera apres le conflit
et il mourra d’une blessure au talon ; transporté au ciel des dieux, il y sera
divinisé. On voit que, dans cette tradition, il releve des légendes de héros
et fondateurs de villes divinisés. C’est seulement dans la Gita, que les
textes de la grande épopée le donnent comme I’Absolu et comme un
avatdra de Visnu.

Mais, méme dans ce texte privilégié, c’est par la tradition populaire
qu'on peut comprendre sa position au moment ou commence la
Bhagavad Giti. Comme les Kaurava et les Pandava, il appartient a la race
lunaire ; sa parenté lointaine a été rapprochée par le fait que son pére
Visudeva est l'oncle maternel des Piandava et, dans toute I’épopée,
I'importance est trés grande du lien en ligne maternelle. Vasudeva, nom
dont on le désigne, signifie, « fils de Vasudeva ». On dit qu’il a assisté au
svayamvara de Draupadi et y a déclaré qu’Arjuna Pavait loyalement
conquise. Il tente d’apaiser le conflit entre les Kaurava et les Pandava ;
finalement il propose aux uns son aide personnelle, aux autres celle de
son armée. Arjuna, bien avisé, choisit 'aide de Krsna, Duryodhana celle
de armée ; ainsi Krsna devient-il le sz du Pandava et c’est en tant que



tel qu’il nous apparait au premier chant du poéme, chant consacré a la
description des combattants et aux conséquences psychologiques du
conflit dans "ame d’Arjuna.

Safijaya énumeére les guerriers en présence, puis signale le brusque
sursaut du Pandava, son arrét entre les deux armées, ses scrupules
angoissés, dont 'exposé se poursuit jusqu’a la fin du chapitre.

Le deuxieme chant apporte la réponse de Krsna; a partir de ce
moment, les répliques d’Arjuna sont en général trés courtes et servent
seulement de relances aux développements de Krsna. Les réponses de
celui-ci se trouvaient d’abord sur le plan méme ou avaient été posées les
questions, dans un ton trés voisin de celui des upanisad, et se
présentaient comme une exaltation de ’action prescrite par la condition
de vie. Il faut bien reconnaitre — a appui de ceux qui pensent arréter la
le texte initial — qu’a partir du XXXIX ce ton change et devient celui
d’un exposé didactique sur I’agir, le non-agir et le détachement de ’action
accomplie.

Un des traits les plus frappants de tout le texte sera I'importance
accordée au yoga, pris au sens de discipline unitive : unification des sens,
puis de la pensée. Ici, yoga perd beaucoup de son sens technique pour
devenir a peu pres synonyme de bhakti, cette dévotion que les cultes
sectaires pronent comme le moyen par excellence de parvenir a la
libération. Le terme méme de Bhagavant est issu de la méme racine
BHA]J, «partager», «participer a», d’ou adorer: c’est celui qui laisse
participer a sa plénitude. La Bhagavad Giti est le texte ou s’exprime le
mieux I’équilibre existant entre I'adoration confiante du fidele et la
bienveillance qui incline vers lui la personne divine.

Inséré dans un contexte spéculatif, cet enseignement tres simple va se
meéler a un certain nombre de considérations d’origines diverses. Cette
adoration faite d’attention vigilante, dirigée vers un seul but, va s’exercer
sur quelques thémes : théories d’un samkhya qui ne revét pas encore
P’aspect systématique qu’on lui connaitra aux siécles suivants, théories de
I’action au sens de « sacrifice » et des autres « bonnes actions »... la place
conservée par la tradition sacrificielle est grande encore, puisque le
chant IV lui est presque entierement consacré et qu’a travers les autres
chants, nombreux sont les vers ou son importance est a nouveau
soulignée.

Ce respect de la tradition s’accompagne, non plus seulement d’une
exaltation de la gnose en tant que moyen de salut, mais d’une attitude a la
fois de renoncement 2 tout bénéfice né de lacte, et de recueillement.
L’introduction de cette derniere notion marque l'influence des théories
du yoga; cette fois, il s’agit moins du sens banal de discipline que du
terme technique qui désigne la méthode tendant a 'union des facultés
humaines. Le recueillement et les autres procédés classiques du yoga



aménent a la concentration et, au-dela, a la claire vision de la réalité.
Cette réalité n’est, nous dit-on, autre que le Brahman, tel que I'avaient
déja décrit les upanisad. Mais 1a, a nouveau, on passe a un autre plan : au-
dela de ce Brahman impérissable, mais impersonnel, il y a son
fondement : la personne divine, le Bhagavant, Absolu personnifié aux
manifestations multiples dont lui-méme égréne complaisamment la
litanie, reprise ensuite par Arjuna : c’est la le sujet des chants X et XI. A
cette Personne Supréme on se confie avec une compléte dévotion ; la
progression de ces quelques chants et leur lien sont sensibles.

A partir du chant XIII les considérations philosophiques touchant la
théorie de la connaissance et le jeu des trois qualités de la nature se
poursuivront jusqu’a la fin du poeme. Méme le chant XVIII que la
tradition donne comme consacré au renoncement libérateur se fonde sur
cette classification tripartite. C’est seulement tout a fait en finale que le
ton se colore a nouveau de bbakti pour proclamer 'amour indéfectible
que le Bhagavant porte a son fidele.

La conclusion qui montre Arjuna éclairé par cet enseignement et prét
a la lutte réintegre le poeme a lintérieur de ensemble de la grande
épopée des Bharata. Arjuna décidé a combattre, c’est le déclenchement
assuré de la bataille qui se termina par I'extermination, annoncée au
chant XI, de presque tous les combattants et le triomphe si cherement
acquis des Pandava.

BHAGAVAD GITA
Chant |

Dhrtarastra dit :

1 Rassemblés au champ sacré, au Kuruksetra, enragés a
combattre, qu’ont fait, 6 Safijaya, mes gens et ceux de Pandu ?

Sahjaya dit :

2 Voyant Parmée des Pindava en ordre de bataille, le roi

Duryodhana s’approcha alors de son maitre [¢s-armes] et lui
adressa ces paroles :

3 « O maitre, considére cet ost imposant des fils de Pandu,
disposé par le fils de Drupada, ton disciple avisé.

4 “La se tiennent tant de héros, de grands archers, les égaux au
combat de Bhima et d’Arjuna : Yuyudhéna, Virita, et Drupada au
grand char ;

5 “Dhrstaketu et Cekitina, le valeureux roi de Kisi, Purujit et
Kuntibhoja et le chef des Sibi, taureau entre les hommes,



6 “Yudhdmanyu, le preux, et Uttamaujas, le valeureusx, le fils de
Subhadri et les fils de Draupadji, tous guerriers aux grands chars.

7 “Ecoute, 6 meilleur des 4rya ; I’élite d’entre nous, ces chefs de
mon armée, je te les nomme afin que tu en aies connaissance :

8 “Ta Seigneurie et Bhisma, Karna et Krpa, victorieux dans la
bataille, AsvatthAman et Vikarna ainsi que le fils de Somadatta

9 et beaucoup d’autres héros, ils ont offert leur vie pour ma
cause. Ils partent a 'offensive avec des armes diverses, mais tous
ont une science consommeée de la guerre.

10 “Immense est notre force que voici, sous la sauvegarde de
Bhisma ; par contre leur force que voila est limitée, malgré la garde
vigilante de Bhisma.

11 « Fermes dans les positions qui vous ont été assignées, sur
toutes les voies de la bataille, que vos Seigneuries veillent donc a la
sécurité de Bhisma. »

12 A ces mots, ’Aieul a la gloire éclatante, ’Ancien des Kuru,
les incitant a Penthousiasme, faisant, a grand bruit, retentir le
rugissement du lion, souffla dans sa conque.

13 Puis, soudainement, les conques résonnent; on frappe
gongs, tambours et tambourins. Ce fut un vacarme assourdissant.

14 Alors, debout dans leur grand [char] rapide, attelé de
coursiers blancs, le Madhava et le PiAndava soufflérent dans leurs
conques magiques,

15 Hrstkesa souda dans Paificajanya, Dhanamjaya dans
Devadatta, Vrkodara aux exploits redoutables dans la grande
conque Paundra,

16 le roi Yuddhisthira, fils de Kunti, dans Anantavijaya, Nakula
et Sahadeva dans Sughosa et Manipuspaka,

17 le roi de Kisi, le meilleur des archers, et Sikhandin au grand
char, Dhrstadyumna et Virata, Satyaki, I’invincible,

18 Drupada et ses fils, 6 souverain, Saubhadra aux grands bras,
soufflerent, de toutes parts, chacun dans sa conque particuliére.

19 Ce bruit assourdissant, qui faisait résonner tour a tour les
nuées et la terre, déchirait le ceeur des gens de Dhrtarastra.

20-21 Voyant alors les Dhrtaristrides en ordre de bataille —
déja partaient les jets de fleches — le Pandava a la banniére

marquée d’un singe éleva son arc et, & roi, tint ce langage a
Hirsikesa :

21-22 ‘Arréte mon char, 6 Acyuta, entre les deux armées, le
temps d’examiner attentivement les rangs de ces guerriers



acharnés a se battre et avec lesquels il faut lutter en cette mélée
commengante,

23 «le temps de considérer ces futurs combattants ici
rassemblés, désireux qu’ils sont de satisfaire dans la guerre les
desseins chéris de I’absurde fils de Dhrtarastra. »

24-25 A ces mots que lui adressait Gudikesa, 6 Bharatide,
Hrsikesa arréta le meilleur des chars au milieu des deux armées et
lui dit, face a Bhisma, Drona et a tous les autres régents de la
terre : « Fils de Prthé, regarde les Kuru rassemblés. »

26-27 Et le fils de Prthai, debout, vit, dans les deux armées
adverses, ses pére, grand-pére, maitres, oncles maternels, freres,
fils, petits-fils ou compagnons, beaux-fréres et amis.

27-28 Le fils de Kunti contemplait tous ses parents qui
demeuraient dans cette situation et, envahi d’une profonde piti¢, il
prononga ces paroles de détresse :

28-29-30 ‘O Krsna, quand je vois les miens désireux de
combattre, préparés [a le faire], mes membres défaillent, ma
bouche se desséche, le frisson s’empare de mon corps, mes poils
se hérissent, mon arc Gindhiva me tombe des mains, ma peau est
toute briilante, je ne puis tenir debout et mon esprit semble pris
d’un vertige.

31 ‘Je [ne] discerne [que] présages contraires, 6 Krsna, et je ne
vois pas quel bien pourrait en résulter quand j’aurai frappé les
miens dans la bataille.

32 ‘Je n’aspire ni a la victoire, ni a la royauté, ni aux plaisirs ;
qu’avons-nous a faire, 6 Govinda, de la royauté, des jouissances, de
la vie méme ?

33-34 “Ceux pour qui nous aspirions a la royauté, aux richesses
et aux jouissances, les voila dressés aux postes de combat, ayant
fait le sacrifice de leur vie et de leurs biens : maitres, péres, fils et
pareillement ajeux, oncles maternels, beaux-fréres, petits-fils,
beaux-fréres, aussi bien que parents par alliance.

35 “[Tous] ceux-la, 6 destructeur de Madhu, méme s’ils me
frappent, je ne désire pas les frapper, fiit-ce pour la royauté des
trois mondes, encore bien moins pour [celle de] la [seule] terre.

36 ‘Quand nous aurions tué les Dhrtaristrides, quelle joie
pourrait étre la nétre, 6 Jandrdana ? C’est le mal qui s’attacherait a
nous, si nous les frappions a cause de leurs intentions meurtriéres.

37 “C’est donc une infamie pour nous de mettre a mort les
Dhrtaratstrides, nos patents; comment, en effet, serions-nous
heureux, 6 Madhava, aprés avoir tué notre propre parentele,



38 “méme si le ceeur blessé de convoitise, ils ne voient pas, eux,
que c’est une faute de détruire sa famille, un crime mortel de trahir
ses amis ?

39 “Comment ne saurions-nous pas nous détourner de ce
crime, nous qui discernons la faute représentée par la destruction
de la famille, 6 Janardana !

40 “Avec la destruction de la famille périt aussi Pordre sacté qui
doit régir a jamais la famille; Pordre détruit, le désordre,
assurément, domine la famille tout entiére.

41 “Quand le désordre prédomine, 6 Krsna, les femmes de la
famille se corrompent ; quand les femmes sont corrompues, 6 fils
de vrtmi, le mélange des castes se produit.

42 “Un tel mélange méne a Penfer ceux qui ont frappé la
famille et la famille elle-méme, puisque les ancétres y tombent,
faute des offrandes rituelles : boules de riz et libations d’eau.

43 “En conséquence de telles fautes imputables aux meurtriers
de la famille et qui causent le mélange des castes, Pordre sacré et
éternel de la famille est subverti.

44 “Pour les hommes dont la famille n’est plus régie par ordre,
6 Janirdana, il est une demeure assurée en enfer ! Nous I’avons
entendu [enseigner] mainte et mainte fois.

45 ‘Hélas ! Malheur! nous étions déterminés a commettre un
grand crime puisque, convoitant la royauté et le plaisir, nous nous
apprétions a tuer les notres.

46 « Si, refusant de faire front et d’'user de mes armes, j’étais tué
au combat par les Dhrtarastrides les armes a la main, ce me serait
un sort meilleur. »

Safijaya dit :

47 Sur ces mots, Arjuna, en [pleine] bataille, laissa tomber arc

et fleches et s’assit au fond de son char, Pesprit égaré par le
chagrin.

Chant Il

[Le voyant] ainsi pénétré de compassion ; le regard noyé d’un
flot de larmes, abandonné a la détresse, le destructeur de Madhu
lui tint ce discours :

[Le Bienheureux dit] :

2 ‘D’ou vient s’emparer de toi, a Pinstant du péril, ce trouble
qu’on [ne saurait] approuver chez un étre noble, et qui ne procure
ni le ciel ni la gloire, 6 Arjuna ?



3 «Ne te laisse pas aller a la lacheté, fils de Prtha : en toi elle
est malséante. Débarrasse ton cceur de cette faiblesse mesquine et
dresse-toi, Tourment des ennemis ! »

Arjuna dit :
4 ‘Comment, 6 destructeur de Madhu, pourraije dans le

combat tourner mes fléches contre Bhisma et Drona a qui je dois
honneur et respect, 6 destructeur de tes ennemis ?

5 “Mieux vaudrait, en effet, m’abstenir de frapper ces maitres
hautement vénérables, et mendier en ce monde ma nourriture
plutdt que savourer ici-bas des mets trempés dans le sang, au prix
du meurtre de ces maitres [méme dégradés] par la convoitise des
richesses.

6 ‘Et nous ne savons pas de quel c6té faire pencher la balance :
vaincre ou é&tre vaincus par eux. Si nous les tuons, ces fils de
Dhrtardstra que voici, dressés face a nous, nous n’aurons plus le
goft de vivre !

7 “Par la faute de ma compassion, ma valeur naturelle s’altére ;
Pesprit perplexe en ce qui concerne mon devoir, je te le demande :
dis-moi de fagon siire ce qui pour moi serait le meilleur. Je suis ton
disciple ; instruis-moi, moi qui m’en remets 2 toi.

8 « Car je ne distingue pas ce qui pourrait dissiper ce chagrin
desséchant mes facultés, quand bien méme j’obtiendrais la royauté
sans conteste sur cette terre, voir la souveraineté parmi les dieux. »

Safjaya dit :

9 Gudikesa, le Tourment des ennemis, tint ce discours a
Hirsikesa et, [toujours] a Padresse de Govinda « Je ne combattrai
pas », [dit-il] puis il garda le silence.

10 O Bhirata, tandis qu’il se livrait au désespoir au milieu des
deux armées, Hrsikesa, esquissant un sourire lui dit ces mots :

[Le Bienheureux dit]

11 T’apitoyant sur ceux qui n’ont que faire de pitié, tu parles le
langage de la sagesse. Mais les gens doctes ne s’apitoient ni sur
ceux qui sont [déja] partis, ni sur ceux qui ne le sont pas [encore].

12 En vérité, jamais ne fut le temps ou je n’étais point ni toi ni
ces chefs de peuples ; et, plus tard, ne viendra pas celui ot nous ne
serons pas.

13 De méme que, dans un corps donné, enfance, jeunesse,
vieillesse échoient [en succession] a une 4me incorporée, de méme
acquiert-elle [successivement] d’autres corps. Le sage ne s’y
trompe pas.



14 Fils de Kunti, le contact avec les sensibles élémentaires
procure les sensations de froid et de chaud, de plaisir et de
douleur. O Bhiratide prend-les en patience : elles vont, viennent,
mais ne durent pas.

15 L’homme ferme qu’elles n’ébranlent pas, 6 Taureau parmi
les hommes, et qui supporte d’'une dme égale douleur et plaisir,
c’est un sage prét pour 'immortalité.

16 Le non-étre n’accéde pas a Pexistence, ’étre ne cesse pas
d’exister. La démarcation entre ces deux [domaines] est évidente
pour ceux qui ont Pintuition de la réalité.

17 Or, reconnais pour indestructible tout ce par quoi cet univers
est issu. Ce qui est immuable nul ne saurait en provoquer la
destruction.

8 Ces corps ont une fin; Pesprit qui s’y incarne est éternel,
indestructible, incommensurable. Voila ce qu’on proclame. Clest
pourquoi combats, fils de Bharata.

19 Celui qui le tient pour capable de tuer, celui qui le croit
frappé a mort, aucun des deux ne possede la vraie connaissance : il
ne tue pas ; il n’est pas tué.

20 Jamais il ne nait ni ne meurt ; il n’a pas été, il ne sera pas a
nouveau. Lui qui est inné, nécessaire, éternel, primordial, on ne le
tue pas quand on tue le corps.

21 La monade spirituelle qui le reconnait comme
indestructible, nécessaire, inné, 6 fils de Prthi, comment et qui
ferait-elle tuer ou tuerait-elle ?

22 A la fagon d’un homme qui a rejeté des vétements usagés et
en prend d’autres, neufs, Pame incarnée, rejetant son corps usé,
voyage dans d’autres qui sont neufs.

23 Les armes tranchantes ne la coupent point, le feu ne la briile
pas, ’eau ne la mouille pas, pas plus que le vent ne la desseche.

24 Elle ne peut &étre ni coupée, ni brilée, ni mouillée, ni
desséchée ; nécessaire, omniprésente, stable, inébranlable, elle est
éternelle.

25 On la dit au-dela des apparences, des concepts et des
altérations. C’est pourquoi, toi qui sais cela, tu ne saurais t’apitoyer
sur elle.

26 Et méme si tu la croyais vouée a [re] naitre et [re] mourir
sans cesse, méme alors, 6 héros aux grands bras, tu ne saurais
t’apitoyer sur elle.



27 En vérité, pour qui est né, la mort est certaine et certaine la
renaissance pour qui est mort ; donc sur un sujet inéluctable, tu ne
saurais t’apitoyer.

28 O Bharatide, les étres en devenir en leur commencement
échappent a notre expérience ; accessibles au milieu de leur cours,
ils lui échappent encore a la fin. En pareil cas, pourquoi se
lamenter ?

29 Cest miracle si quelqu’un voit P[Esprit], miracle
pareillement si quelque autre en parle, miracle si un autre entend
[la Parole qui Pénonce]; méme si on P’a entendue énoncet,
personne ne le connait.

30 Dans le corps de chacun, 6 Bhiratide, ce maitre du corps
incarné reste a jamais inaccessible aux coups mortels ; aussi, sur
tous les étres en devenir, tu ne saurais t’apitoyer.

31 Et considére aussi ton devoir d’Etat : tu ne saurais écarter
en tremblant, car, pour ’homme de guerre, selon la loi sacrée de
son Etat, il n’est pas de bien supérieur a la bataille.

32 Par quelque bonne chance qu’elle s’offre, c’est la porte
ouverte sur le ciel. Heureux, 6 fils de Prthé, les guerriers a qui
échoit une telle bataille ?

33, Mais si tu ne livres pas ce juste combat, tu renonces a ton
devoir d’état, a ’honneur et tu t’installes dans le péché.

34 Par ailleurs, les gens raconteront ton impérissable
déshonneur et, pour un homme respectable, le déshonneur est pire
que la mort.

35 «La peur Pa fait se retirer du combat», voila ce que
penseront de toi les guerriers aux grands chars. Eux qui t’avaient
en haute estime, tu encourras leur mépris.

36 Pleins d’hostilité¢, ils tiendront sur toi maints propos
injurieux et dénigreront tes capacités. Quoi de plus pénible que
cela?

37 Ou bien, tué au combat, tu gagneras le ciel, ou bien,
victorieux tu jouiras de la vaste terre ; ainsi donc, leve-toi, résolu au
combat, 6 fils de Kunti ?

38 Tenant pour égaux plaisir et peine, profit et perte, victoire et
défaite, rassemble tes énergies pour le combat; ainsi tu ne
souffriras aucun mal.

39 Ce que je viens de t’exposer, C’est la sagesse sur le plan

spéculatif; écoute a présent cette sagesse sur le plan de la
pratique ; si tu en uses, tu te débarrasseras des liens de I’acte.



40 Dans cette discipline, nul effort commencé ne se perd, nul
empéchement ne survient; la pratique — fiit-elle minime — de
cette regle de vie sauve d’un grand danger.

41 O joie des Kuru, ici-bas Pintelligence unifiée est par nature
propre a la décision ; en effet, ceux qui manquent de décision ont
une intelligence dispersée et n’ont pas de but déterminé.

42 En discours fleuris, 6 fils de Prthi, les hommes sans
clairvoyance, avocats passionnés de la lettre védique, proclament
et s’en vont affirmant : « Il n’est rien d’autre qui vaille ? »

43 Le cceur saturé de désir, ils ne visent qu’aux jouissances des
cieux; [leur discours] ne concerne qu’une vie adonnée aux
jouissances, a la multitude de toutes les pratiques rituelles et qui
n’offre que le fruit de ces actes : la renaissance.

44 Ceux qui s’attachent a la jouissance et a la puissance ont la
pensée ravie par ce [langage] ; chez eux l'intelligence, bien que par
nature propre a la décision, se montre inapte a la contemplation
équilibrée.

45 Les Veda ont pour domaine les trois qualités forces de la
nature. Affranchis-toi, 6 Arjuna, de ces trois qualités et des couples
d’opposés. Demeurant sans cesse dans la seule qualité lumineuse,
ne t’attache pas a la possession ; sois toi-méme.

46 Autant trouve-t-on de profit a un puits lorsque I'inondation
s’étend de toutes parts, autant un brahmane arrivé a la sapience en
trouve aux Veda.

47 Tu es commis a agir, mais non a jouir du fruit de tes actes.
Ne prends jamais pour motif le fruit de ton action; n’aie pas
d’attachement [non plus] pour le non-agir.

48 Etabli dans cette discipline, fais ce que tu dois faire, 6
Dhanamijaya, sans te permettre aucun attachement, ’[Ame] égale
dans le succeés et 'insuccés. L’équanimité, voila ce qu’on appelle la
discipline.

49 L’acte est de loin inférieur a la méthode de vigilance
spirituelle, Dhanamjaya ; cherche refuge dans cette vigilance de
Pesprit. Quant a [ceux] dont le motif d’agir est le fruit de I’action,
ils sont bien a plaindre.

50 Qui pratique la méthode de vigilance se désintéresse ici-bas
de ces deux [fins possibles de Paction] : succés ou échec. Aussi,
rassemble tes énergies et applique-toi a cette haute discipline,
cette discipline qui est habile maitrise dans le domaine de Paction.



51, Car les sages adonnés a la méthode de vigilance, détachés
du fruit des actes, libérés du lien des renaissances, vont au séjour
sans douleur.

52 Lorsque ton jugement aura traversé le fourré de ’égarement,
tu te détacheras des prescriptions du Veda déja entendues ou que
tu pourrais entendre [par la suite].

53 Lorsque ton jugement, sollicit¢ de fagon divergente par les
prescriptions que font entendre les Veda, se fixera et se stabilisera,
inébranlable dans la concentration équilibrée, alors tu atteindras la
possession de cette haute discipline.

Arjuna dit :

54 Quand peut-on parler de sage affermi dans la concentration
équilibrée, Kesava ? Cet homme établi dans la Haute Pensée, quel
est son langage ? Sa fagon d’étre assis ? De se mouvoir ?

Le Bienheureux dit :

55 Qyand on renonce a tous les désirs qui affectent le cceur et
Pesprit, fils de Prthi, quand on est content en soi-méme et par soi-
méme, voila ce qu’on appelle « étre confirmé en sagesse ».

56 L’esprit d’un tel homme ne connait pas d’appréhension dans
les souffrances; il est libre de [tout] attachement aux plaisirs,
affranchi de la convoitise, de la crainte ou de la colére : tel est
Pascete qu’on dit « affermi dans la Haute Pensée ».

57 Celui qui, dépris de tout, rencontrant heur ou malheur
n’éprouve ni joie ni haine, voila celui qui est « confirmé en
sagesse ».

58 Et lorsque cet homme rétracte et rassemble totalement ses
facultés sensorielles loin des objets sensibles, comme une tortue
fait de ses membres, c’est lui qui est « confirmé en sagesse ».

59 Les objets des sens s’écartent [physiquement] de I’Ame
incarnée qui refuse de s’en repaitre, quoiqu’ils laissent derriére
eux la faculté de les savourer ; [mais] celle-ci céde a son tour pour
qui a vu le Supréme.

60, Car ’homme inspiré par la sagesse a beau faire effort, ses
sens qui le harcélent entrainent de force son esprit.

61 Il faut donc les malitriser, en se rassemblant et se
maintenant dans la discipline [du yoga] et ne se soucier que de
moi. Qui tient les sens en son pouvoir, c’est lui qui est « confirmé
en sagesse ».



62 L’homme accorde continiiment sa pensée aux objets des
sens ; il s’ensuit qu’il s’attache a eux. De P’attachement nait en
méme temps le désir ; au désir s’ajoute la colére.

63 De la colére vient ’égarement complet. De ’égarement, le
bouleversement de la mémoire ; du désordre de la mémoire, la
ruine du jugement et de la décision ; de la ruine du jugement, la
perte de P’homme.

64, Mais qui [se meut] parmi les objets sensibles, ses fonctions
sensorielles soustraites a ’amour comme a la haine et [tenues]
sous son empire, celui-ci, 4me disciplinée, accede a la sérénité
supréme.

65 Dans la sérénité, toutes les douleurs s’anéantissent, car le
jugement d’une pensée apaisée se stabilise promptement.

66 Ce jugement supérieur manque a qui n’est pas rassemblé
par le yoga. La faculté de s’accomplir dans ’Absolu lui manque
aussi. Pour qui ne s’accomplit pas, point d’apaisement; sans
apaisement d’ou peut venir le bonheur ?

67, Car pour Pesprit, errant ¢a et la qui suit la loi des sens, leur
fougue en emporte la sagesse, comme le vent fait d’'un navire sur
les eaux.

68 C’est pourquoi, guerrier aux grands bras, celui dont les sens
sont retenus de toutes parts loin des objets sensibles, il est «
confirmé en sagesse ».

69 Quand il fait nuit pour tous les étres, c’est alors qu’est éveillé
P’ascéte maitre de soi. Quand les étres sont éveillés, c’est la nuit
pour le voyant silencieux.

70 Comme demeure [toujours] plein et dans d’immuables
limites ’océan ou pourtant les eaux ne cessent d’affluer, de méme
celui en qui ont reflué tous les désirs obtient la paix supréme, mais
non celui qui nourrit désir sur désir.

71 P’homme qui, abandonnant tous ses désirs, va et vient, libre
d’attachement, ne dit plus: «Clest a moi», ni «je»; celui-la
accéde ala paix.

72 Tel est, 6 fils de Prthi, I’état brahmique ; qui ’a atteint ne
s’égare plus ; qui sait s’y maintenir, méme a I’heure ultime, atteint
Pextinction en Brahman.

Chant lll
Arjuna dit :



Si tu estimes le jugement supérieur a Paction, 6 Janardana,
pourquoi alors m’enjoins-tu de perpétrer des actes horribles, 6
Kesava ?

2 A Paide d’un discours comme emmélé, tu sembles vouloir
jeter la confusion dans mon jugement ; parle-moi un langage sans
équivoque, en déterminant nettement la voie par laquelle je puis
atteindre le vrai Bien.

Le Bienheureux Seigneur dit :

3 En ce monde, je te I’ai déja dit, il est loisible de s’attacher a
une double vocation, 6 héros sans tache: discipline des
philosophes spéculatifs par la méthode de la connaissance
[métaphysique], discipline des praticiens [du yoga] par la méthode
de P’action.

4 Ce n’est pas seulement en s’abstenant d’agir que ’homme
accéde a la libert¢é du non-agir; ce n’est pas uniquement en
renongant qu’il s’éléve a la perfection.

5 Jamais, en effet, fiit-ce un seul instant, personne ne demeure
sans accomplir quelque action; car, malgré soi, chacun est
contraint de s’activer sous P’effet des facteurs constituants de la
nature.

6 Il peut bien tenir en échec ses facultés d’action celui qui,
restant immobile, évoque mentalement les objets sensibles ; on dit
[a bon droit] que son 4me s’égare et que sa conduite est fausse.

7. Mais celui qui, maitrisant ses sens par Pesprit, entreprend
dans le détachement de pratiquer le yoga de I’action, mettant en
ceuvre ses facultés actives, il excelle [parmi les ascétes].

8 Quant a toi, accomplis les actions prescrites, car Paction est

supérieure a linaction et ta vie corporelle ne saurait étre
maintenue sans que tu agisses.

9 A Pexception des ceuvres accomplies pour un but sacrificiel,
Paction est ce qui enchaine en ce monde. O Fils de Kunti, pour ce
but, libre de tout attachement, acquitte-toi de tes ceuvres.

10 Jadis Prajipati produisit a la fois les créatures vivantes et le
sacrifice en disant : « C’est par lui que vous vous multiplierez ; qu’il
soit pour vous [comme] la Vache d’abondance [qui exauce tous les
désirs]. »

11 Par lui, réalisez le bien-&tre des dieux et que les dieux
réalisent votre bien-&tre ; ce service réciproque vous fera obtenir le
bien supréme.

12, Car les dieux, maintenus dans le bien-&tre par le sacrifice
vous donneront [a leur tour] les jouissances que vous désirerez.



Celui qui jouit des satisfactions qu’ils lui procurent sans leur
apporter aucune prestation n’est qu’un voleur.

13 Les gens de bien qui se nourrissent des restes du sacrifice
sont libérés de toute souillure. Mais les méchants qui font cuire
leur repas pour eux seuls ne mangent qu’impureté.

14 De la nourriture procédent les étres, et de la pluie nait la
nourriture. Du sacrifice vient la pluie ; le sacrifice est engendré par
Pacte [rituel].

15 Sache que les actes rituels procédent du sacré et que le sacré
émane de DPAbsolu impérissable. Il s’ensuit que le sacré
omniprésent est tout spécialement présent dans le sacrifice.

16 Ainsi tourne la roue [cosmique]. Celui qui, ici-bas, ne la fait
pas tourner a son tour, méne une vie impie et se complait dans les
jouissances sensibles, sa vie s’écoule en vain, 6 fils de Pelai !

17, Mais Phomme qui ne trouve ses délices que dans le Soi, sa
satisfaction dans le Soi, son parfait contentement dans le Soi, on
ne lui connait plus rien a accomplir.

18 Pour lui, accomplir telle ceuvre ou s’abstenir de telle autre ne
présente plus aucun sens ni intérét personnel. Parmi tous les étres,
aucun ne lui sert d’appui [pour parvenir] a sa Fin [ultime].

19 C’est pourquoi, sans t'y attacher, ne cesse jamais
d’accomplir les actions prescrites. L’homme qui, détaché, s’en
acquitte atteint le Souverain Bien.

20 Cest par Paction rituelle que Janaka et d’autres sages sont
parvenus a la perfection. A toi aussi, il convient d’agir, n’ayant en
vue que l'intégrité de 'univers.

21 Si P’élite se comporte de telle maniére, les autres gens font de
méme ; Pexemple qu’elle donne est imité par le reste du monde.

22 I n’est dans les trois mondes, 6 fils de Prtha, rien que je
doive ou aie besoin de faire, ni rien a obtenir que je ne posséde
déja. Pourtant, je ne cesse d’agir.

23 En vérité, si — je n’étais toujours infatigablement engagé
dans laction, fils de Prth4, les hommes, de toutes parts,
s’engageraient 2 ma suite dans la méme voie [que moi].

24 Les mondes s’effondreraient si je n’accomplissais mon

ceuvre. C’est moi qui serais cause de la confusion universelle et
janéantirais ces créatures.

25 C’est par attachement a I’acte que les ignorants agissent, 6,
Bhiratide; le sage doit agir tout pareillement, mais sans
attachement, ne visant que ’intégrité de 'univers.



26 Le sage ne doit pas troubler Pesprit des ignorants qui
obéissent a leur attachement aux actes. Il doit au contraire
favoriser toutes les actions [louables], en se comportant toutefois
suivant les régles du yoga.

27 C’est par Pactivité des qualités constitutives de la nature
qu’en toutes occasions les actes s’accomplissent. Mais si elle se
laisse égarer par le moi factice, ’ame pense qu’elle en est I’agent.

28 Cependant, guerrier aux grands bras, celui qui connait la
double série des qualités constitutives et des actes se rend compte
qu’il s’agit simplement d’une action des qualités sur les qualités ;
en conséquence, il ne s’[y] attache pas.

29 Egarés par les qualités de la nature, les hommes ordinaires
s’attachent aux activités de ces qualités. Faibles, ils n’ont de la
vérité qu’une connaissance parcellaire ; celui qui connait la vérité
totale ne doit pas les ébranler.

30 Me dédiant toutes [tes] actions, d’un esprit parfaitement
intériorisé, affranchi de tout désir comme de tout esprit de
possession, ta fievre apaisée, combats.

31 Ces hommes qui, indéfectiblement, avec foi et sans
murmurer mettent en pratique cette mienne doctrine, ceux-la
aussi sont délivrés des actes.

32 Ceux au contraire qui, se rebellant contre elle, ne mettent
pas en pratique ma doctrine, tiens-les pour détournés de toute
sagesse, perdus, inconscients.

33 Le sage lui-méme agit conformément a la nature qui lui est
propre ; les étres reviennent [toujours] a leur état naturel ; qu’y fera
la contrainte ?

34 Chaque sens éprouve un attrait ou wune aversion
immuablement déterminée par tel ou tel objet sensible ; nul ne doit
se mettre en la puissance de ces deux [impulsions] ; car ce sont
elles qui sont les pierres d’achoppement sur le chemin de tous.

35 Mieux vaut s’acquitter — méme médiocrement — de son
propre devoir d’état, plutét que d’obligations étrangeres, fat-ce a la
petfection. Il est préférable de mourir en exécutant son devoir
d’Etat ; les obligations étrangéres sont porteuses de périls.

Arjuna dit :

36 alors, poussé par quel facteur, 6 descendant de Vrsni,
Phomme commet-il le mal, comme sous l’injonction d’une force
contraignante ?

Le Bienheureux Seigneur dit :



37 Clest la convoitise, c’est la coleére, nées du facteur
passionnel, le Grand Vorace, le Grand Malfaiteur. Sache qu’en ce
cas ’ennemi c’est lui.

38 Comme le feu est voilé par la fumée et un miroir par la
poussiere, comme P’embryon est recouvert de sa membrane, ainsi
le principe spirituel Pest-il par lui.

39 La connaissance est voilée par cet éternel ennemi de ’Ame
connaissante, feu insatiable et qui prend la forme du désir, 6 fils de
Kunti.

40 Les facultés sensibles, les facultés mentale et intellectuelle
constituent, dit-on, son si¢ge. Par leur entremise, il enveloppe
Pame incarnée et cajole son jugement.

41 Cest pourquoi, en ce qui te concerne, 6, Bharatide,
maitrisant d’abord tes facultés sensibles, il te faut détruire ce
malin, destructeur de la science et de la sagesse.

42 On dit que les sens dépassent les objets sensibles, la faculté
mentale dépasse les sens, la faculté intellectuelle dépasse la faculté
mentale. Mais celui qui est au-dela de la faculté intellectuelle, c’est
lui.

43 Connaissant avec ce qui dépasse la faculté intellectuelle,
affermissant le Soi par le Soi, guerrier aux grands bras, détruis cet
ennemi qui porte les traits du désir et dont P’approche est
périlleuse.

Chant IV

Le Bienheureux Seigneur dit :

1 Cette discipline immuable, c’est a Vivasvant que je Iai
annoncée ; Vivasvant ’a exposée a Manu, Manu I’a dite a Iksvaku.

2 La recevant par tradition continue, les Sages inspirés de race
royale 'ont connue. A la longue cette discipline s’est perdue ici-
bas.

3 Clest cette méme antique discipline que je t’ai enseignée
aujourd’hui. Tu es mon fidéle adorateur et mon ami ; tel est le
supréme secret.

Arjuna dit :

4 Récente est votre naissance, ancienne celle de Vivasvant.
Comment puis-je comprendre que tu aies annoncé cette doctrine
au commencement [des dges] ?

Le Bienheureux Seigneur dit :



5 Nombreuses sont mes naissances passées et aussi les tiennes,
Arjuna; je les connais toutes; toi, tu ne les connais pas, 8
Tourment de tes adversaires !

6 Bien que je ne sois pas assujetti a naitre [puisque] mon
essence est immuable, bien que je sois le Seigneur des étres [venus
a Pexistence], en usant de la nature mienne, je viens a ’existence
par mon pouvoir magique.

7 En effet, chaque fois que 'ordre défaille, O Bharatide, et que
le désordre s’éléve, c’est alors que moi, je me produis moi-méme.

8 Pour la protection des bons et la destruction des méchants,
pour rétablir Pordre, d’Age en 4dge, je viens a ’existence.

9 Ma naissance et mon action sont divines. Celui qui vraiment
sait ainsi, en quittant son corps, il ne risque pas de renaitre, mais il
vient 2 moi, 6 Arjuna.

10 Beaucoup, affranchis du désir passionné, de la crainte et de
la colére, consubstantielles a moi, n’ayant de refuge et d’appui
qu’en moi, purifiés par la connaissance et les austérités, accédent a

ma propre condition.

11 De la fagon méme dont ils m’abordent je leur fais part, 6 fils
de

Prtha; les hommes, de quelque horizon qu’ils viennent, en
définitive, suivent mon chemin.

12 Ceux qui aspirent au succes [promis] aux rites sacrifient ici-
bas aux divinités [mineures]. Car, dans le monde des hommes,
prompt est le succeés que produisent les rites.

13 j’ai émis les quatre castes, chacune avec son dosage
particulier de qualités dynamiques et d’activités. Sache que tout en
étant leur auteur, je demeure au-dessus de Paction et du
changement.

14 Mes actions ne me souillent pas [car] je ne convoite pas leur
fruit. Celui qui me reconnait tel n’est pas li€é par ses propres
actions.

15 Ceest armé d’une telle connaissance que les Anciens
[pourtant avides d’atteindre la délivrance] ont accompli les rites.
Ainsi donc, toi aussi, acquitte-toi de tiches que les Anciens ont
accomplies [au temps jadis].

16 Qu’est-ce [donc] que Pagir ? Qu’est-ce que le non-agir ? Les
sages inspirés eux-mémes se sont égarés sur ce point. Je vais, pour
toi, exposer cette action qui, si tu la connais, te délivrera de [toute]
impureté.



17 1l faut y veiller du point de vue de Paction elle-méme, du
point de vue de P’action qui dévie, du point de vue du non-agir.
Impérissable est la marche de P’action.

18 Qui sait voir dans P’agir le non-agir et dans le non-agir
Paction, celui-la entre tous les hommes posseéde la vigilance de
Pesprit, celui-la est unifié en yoga, celui-la s’acquitte de toutes ses
taches.

19 Celui dont toutes les entreprises sont affranchies du désir et
de projets [intéressés] c’est lui que les gens avisés nomment un
sage, lui dont ’agir est briilé par le feu de la connaissance.

20 Abandonnant tout attachement au fruit de Iacte,
éternellement satisfait, ne cherchant nul appui [extérieur], il a
beau s’engager dans I’action, il ne « fait » absolument rien.

21 Ne demandant et n’attendant rien, maitre de son esprit et de
toute sa personne, parce qu’il a renoncé a toute appropriation et
n’accomplit d’actes que corporellement, il ne tombe en aucune

faute.

22 Satisfait de ce qu’il regoit par hasard, ayant surmonté les
couples des contraires, exempts d’égoisme, toujours le méme dans
le succés comme dans Pinsucces, il a beau agir, il n’est pas lié.

23 Quand tout attachement s’en est all¢, qu’il est affranchi de
tout lien, que son esprit est établi dans la connaissance
[libératrice] et qu’il agit avec en vue le seul sacrifice, son acte tout
entier se dissout.

24 Le Brahman est son acte oblatoire, le Brahman son oblation
versée par le brahman dans le feu qui est Brahman. Il faut bien
qu’il aille au Brahman celui qui se concentre sur Pacte sacrificiel
qui est Brahman.

25 Parmi ceux qui pratiquent le yoga, les uns honorent
seulement le sacrifice adressé aux dieux ; d’autres, dans le feu qui
est Brahman, offrent le sacrifice par le [seul] sacrifice.

26 D’autres offrent en oblation dans le feu de la maitrise des
sens les facultés sensibles, ouies, etc. ; d’autres les objets sensibles,
son, etc. dans les feux que sont les facultés sensibles.

27 D’autres offrent en libation toutes les activités sensorielles et
celles des souffles vitaux dans ce feu allumé par la connaissance
qu’est la maitrise de soi.

28 D’autres offrent le sacrifice de leurs biens matériels ;
d’autres pareillement celui de la discipline pratique ; d’autres celui
de P’étude et de la connaissance : ce sont tous des ascétes fermes
en leurs observances.



29 D’autres, de la méme maniére, offrent le souffle inspiré dans
le souffle expiré et le souffle expiré dans le souffle inspiré par
inhibition du processus d’inspiration et d’expiration; leur
intention majeure est d’obtenir la parfaite maitrise de leurs souffles
vitaux,

30 D’autres s’imposent une régulation sévere de la nourriture et
par 1a sacrifient [eux aussi] leurs fonctions vitales dans leurs
fonctions vitales. Tous ces ascétes sont experts en sacrifice et
débarrassés de [leurs] impuretés par le sacrifice.

31 Consommant ’ambroisie que sont les restes du sacrifice, ils
vont a ’éternel Brahman. Qui ne sacrifie pas n’a aucun droit sur ce
monde-ci. Comment en aurait-il sur ’autre, 6 meilleur des Kuru ?

32 Ainsi des sacrifices de multiples sortes sont-ils déployés
dans la bouche du Brahman. Sache qu’ils procédent tous de I’acte.
Sachant ainsi, tu seras libéré.

33 Le sacrifice spirituel de la connaissance vaut mieux que le
sacrifice matériel, 6 Tourment de tes ennemis. Toute action, sans
exception, est contenue dans la connaissance, fils de Prtha.

34 Sache-le : [si] tu te prosternes devant eux, les interroges et
les sers, les Sages qui connaissent intuitivement la réalité
t’enseigneront [le chemin] de la connaissance.

35 Et quand tu le connaitras, tu ne retomberas plus dans
Pégarement, fils de Prtha ; par cette [connaissance] tu verras tous
les étres, tous, sans exception, dans le Soi, c’est-a-dire en moi.

36 Quand tu serais criminel entre les criminels, tu traverserais
toute misére sur la nef de la connaissance.

37 Comme le feu allumé réduit en cendres le combustible,
ainsi, 6 Arjuna, le feu de la connaissance réduit tous les actes en
cendres.

38, Car il n’existe en ce monde aucune purification égale a la
connaissance. Celui qui est parfaitement accompli en yoga, avec le
temps la découvre spontanément en lui-méme.

39 Qui a la foi recueille la connaissance, s’il est tendu vers elle
et si ses facultés sensibles sont maitrisées. Ayant obtenu la
connaissance, il accéde bientdt a la paix supréme.

40 Qui ne posséde ni la connaissance ni la foi [et], dont I’étre
est en proie au doute, celui-la se perd. Ni ce monde, ni ’autre, ni
le bonheur ne sont pour ’étre abandonné au doute.

4' Celui qui par [la pratique du] yoga a tenoncé a I’action, qui
par la connaissance a tranché ses doutes, qui est en possession de
lui-méme, les actes ne ’enchainent pas, Dhanarnjaya.



42 Ainsi donc, avec le glaive de ta propre connaissance, tranche
ce doute né de l’ignorance qui réside en ton cceur, prends recours
dans le yoga, discipline pratique : debout, 6 Bharatide !

ChantV
Arjuna dit :
1 O Krsna, tu glorifies le renoncement aux actes puis, ensuite,

la discipline de I’action. De ces deux, le parti le meilleur, et lui
seul, dis-le-moi avec une parfaite certitude.

Le Bienheureux Seigneur dit :

2 Le renoncement et la discipline de ’action procurent tous les
deux le souverain bien.. Mais entre les deux, la discipline de
Paction ’emporte sur le renoncement aux actes.

3 Doit étre reconnu pour perpétuel renongant celui qui [actif
ou non] ne hait point et ne désire pas. Qui a surmonté les couples
des contraires, guerrier aux grands bras, se libére facilement, en
effet, du lien [des renaissances].

4 Ce sont les gens puérils, non les savants, qui professent la
séparation [absolue] de la discipline spéculative et de la discipline
pratique. Méme si ’on ne s’adonne qu’a une seule, on obtient en
plénitude le fruit des deux.

5 L’état auquel accédent les adeptes de la discipline spéculative
est celui méme ou parviennent les adeptes de la discipline
pratique. Celui qui regarde comme ne faisant qu’une les
disciplines spéculative et pratique, celui-la voit juste.

6, Mais le renoncement est difficile a atteindre sans le yoga,
discipline de P’action désintéressée. L’ascéte dont les énergies sont
rassemblées par cette discipline ne tarde pas a parvenir au
Brahman.

7 Quand on est unifié par la discipline unitive, ’Ame purifiée,
les facultés sensibles maitrisées, qu’on a identifié son 4me a ’4me
universelle, on peut bien agir, on n’est pas souillé.

8 «Je n’accomplis réellement aucun acte », voila ce que pense
Pascéte unifié qui connait la réalité, cependant qu’il entend,
touche, sent, mange, dort, respire.

9 «Parle, laisse échapper ou saisis, ouvre ou ferme les yeux,
mais garde toujours P’esprit fixé sur cette maxime : ce sont les sens
qui opérent sur les objets sensibles. »

10 Celui qui, déposant ses actes en Brahman, abandonne tout

attachement lorsqu’il agit n’est pas plus atteint par le mal que ne
Pest la feuille de lotus par ’eau.



11 Que ce soit par le corps, le sens interne ou lintelligence, les
yogin — adeptes de la discipline pratique —, tout attachement
abandonné, s’acquittent de leurs ceuvres pour la purification de
leur Soi.

12 L’ascete unifié par la discipline, abandonnant le fruit de
Pacte, obtient la paix définitive ; celui qui n’est pas unifié, attaché
au fruit par Peffet du désir, reste lié.

13 Renongant mentalement a toute action, I’Ame incarnée,
maitresse de soi, se tient heureuse dans la forteresse aux neuf
portes sans « agir » ni « faire agir ».

14 Le Seigneur du monde ne produit ni I’état d’agent ni les
actes, ni la liaison entre les actes et leurs fruits. Mais cC’est la
spontanéité [de la nature] qui opere.

15 Le [Seigneur] omniprésent n’assume ni la mauvaise ni la
bonne action de personne. [Mais] inconnaissance qui recouvre la
connaissance, c’est par elle que les gens s’égarent.

16 Et ceux pour qui la connaissance détruit 'inconnaissance,
pour eux la connaissance, tel un soleil, illumine la réalité supréme.

17 Tendus vers elle d’un esprit vigilant, s’identifiant a elle,
absorbés en elle, ayant en elle leur fin ultime, ils arrivent a I’état
d’ou il n’y a plus de retour [car] grdce a la connaissance, ils ont
secoué [toutes] leurs souillures.

18 Le brahmane parfaitement doué de sagesse et de vertu, la
vache, I’éléphant, le chien, le misérable qui fait cuire de la viande
de chien, sur tous, les sages portent un regard égal.

19 Méme ici-bas la condition de créature [destinée a renaitre]
est surmontée par ceux dont Pesprit est fixé dans un état d’égalité.
Car le Brahman est sans défaut et [toujours] égal ; aussi est-ce en
Brahman qu’ils sont fixés.

20 Le [sage] ne saurait se réjouir dans une conjecture agréable,
ni s’effrayer en s’agitant dans une conjecture désagréable. L’esprit
affermi, exempt d’égarement, celui qui connait le Brahman est
établi en Brahman.

21 Le cceur libre d’attachement aux contacts extérieurs, ce qui
est son vrai bonheur, il le trouve en soi-méme. L’Ame unifiée dans
Punion au Brahman, il jouit d’un bonheur impérissable.

22 Les plaisirs nés de contacts externes, en vérité, engendrent
la souffrance, car, 6 fils de Kunti, ils ont un commencement et une
fin. I’homme averti n’y prend pas sa joie.



23 Celui qui est capable ici-bas, lors méme qu’il n’est pas
encore délivré de son corps, de résister au désir véhément et a la
colére est un homme unifié, un homme heureux.

24 Celui dont le bonheur, la joie, la lumiére aussi [résident] en
lui-méme, cet ascete, identifié au Brahman, accéde a Papaisement
en Brahman.

25 Obtiennent Pextinction en Brahman les sages inspirés qui
ont effacé leurs souillures, tranché la dualité et qui, maitres de soi,
prennent leur plaisir dans le bien de tous les étres.

26 Aux ascetes dépris du désir et de la colére, dont Pesprit est
maitrisé et qui ont la connaissance du Soi, s’offre ’extinction en
Brahman.

27-28 Rejetant au-dehors tout contact externe, fixant son
énergie visuelle entre les deux sourcils, égalisant les inspirations et
expirations qui cheminent a lintérieur du nez, maitre de ses
facultés sensibles, de ses facultés mentale et intellectuelle, le Sage,
tendu vers la délivrance, sa fin ultime, est dépris du désir, de la
crainte et de la colére ; il est libéré a jamais.

29 Me [re] connaissant comme le bénéficiaire du sacrifice et
des austérités en tant que Souverain Seigneur de tous les mondes
et ami de tous les étres, il obtient la paix.

Chant VI

1 Celui qui, sans s’attacher au fruit de ’acte, accomplit ’action
lui incombant, c’est lui le renongant, lui ’ascéte unifié, non celui
qui néglige le feu sacrificiel et délaisse P’action.

2 Ce que 'on nomme « renoncement », sache, fils de Paiyau,
que C’est la [notre] méthode de concentration et de pratique, car
nul n’est yogin qui n’a point renoncé aux projets intéressés.

3 Pour Pascéte qui cherche a escalader les degrés du yoga,
Paction est, dit-on a juste titre, le facteur [par excellence], [mais]
pour celui qui a terminé P’escalade, la quiétude est, affirme-t-on, le
facteur dominant.

4 Lorsqu’on n’adhére plus aux objets des sens ni aux actes,

Cc’est alors qu’ayant renoncé a tout « projet intéressé », on est dit
avoir achevé ’escalade des degrés du yoga.

5 Qu’on s’éleve soi-méme par soi-méme ; qu'on ne se plonge
pas soi-méme [dans I’abime], car on est a soi-méme son allié, a
soi-méme son ennemi.

6 Celui-la est a soi-méme son propre allié qui a triomphé de lui-
méme par lui-méme. Mais on se comporte envers soi-méme



comme un ennemi quand on est aliéné de soi-méme, a la fagon
d’un ennemi.

7 Le Soi de celui qui s’est vaincu lui-méme et a obtenu
Papaisement demeure concentré en parfait équilibre entre les
contraires : froid et chaud, plaisir et douleur, et aussi honneur et
déshonneur.

8, Car le Soi qui trouve [sa] satisfaction dans le savoir doctrinal
et ’expérience libératrice, qui se tient inébranlablement a la cime,
qui a triomphé de ses sens, adepte de la discipline unitive, on le dit
«unifié », lui pour qui apparaissent égaux la glébe, la pierre et or.

9 Celui dont le jugement est le méme a ’égard d’étres cordiaux,
d’amis, d’ennemis, d’indifférents, de neutres, de gens haissables,
d’alliés, des bons et aussi des méchants, celui-la se distingue
éminemment.

10-11-12-13-14 I’ascéte doit se recueillir sans cesse, retiré a
Pécart, solitaire, contr6lant son esprit, n’aspirant a rien, dépossédé
de tout, apres s’étre ménagé sur un emplacement purifié un siege
stable, ni trop élevé ni trop bas, recouvert d’une étoffe, d’une peau
d’antilope ou d’herbe sacrée. La, la pensée ramassée en une seule
pointe, maitrisant ses opérations mentales et sensorielles, installé
sur son siege, qu’il s’unifie dans la discipline unitive en vue de se
purifier ; maintenant, affermi, le corps, la téte et le cou au méme
aplomb et dans 'immobilité, le regard concentré sur la pointe de
son nez, sans le laisser porter en différentes directions, I’dime
apaisée, exempte d’angoisse, fidéle a Pobservance de la chasteté,
disciplinant sa pensée, le ceeur et ’esprit emplis de moi, unifiés par
la discipline unitive, qu’il se tienne dans cette posture, tendu vers
moi.

15 Se ramenant ainsi sans cesse a lunité, ’adepte de la
discipline unitive dont les facultés mentales sont maitrisées accede
a la paix ou — but supréme s’éteint toute misére, et qui réside en
moi.

16 Le yoga, 6 Arjuna, n’est pas pour qui mange trop ni pour qui
ne mange pas du tout, ni pour qui a ’habitude de trop dormir ou
qui [au contraire] demeure [toujours] éveillé.

17 Qui regle convenablement ses repas et ses délassements, ses
efforts dans Paction et la part qu’il fait au sommeil et a la veille, a
celui-la appartient le yoga destructeur de la souffrance.

18 Quand Pesprit discipliné demeure uniquement fixé [en lui-
méme] dans le Soi et que 'on est dépris de tous les désirs, c’est
alors qu’on [mérite] d’étre dit « discipliné et unifié ».



19 « Comme un foyer lumineux placé a P’abri du vent... », telle
estla

comparaison traditionnelle appliquée au yogin dont ’esprit est
discipliné et qui pratique la discipline unitive du Soi.

20-21 La ou la pensée, suspendue par la pratique assidue du
yoga, cesse de fonctionner, et la ou, percevant le Soi dans le Soi
[et] par le Soi, on trouve [sa] satisfaction, la ot on éprouve cette
béatitude infinie que pergoit Pintellect, mais non les sens, si on
s’y établit [fermement], on ne s’écarte pas du réel.

22 Et quand on a obtenu cet avantage, on n’en estime aucun
autre a plus haut prix que celui-la. Affermi en cet état, on n’est
ébranlé par aucune douleur méme grave.

23 Cette dissolution de I'union a la souffrance, il faut savoir que
c’est la ce qu’on appelle [paradoxalement] « union yogique ». C’est
elle qu’il faut pratiquer avec décision et d’un esprit exempt de
découragement.

24-25 Abandonnant sans exception tous les désirs
qu’engendrent les projets, maitrisant grice a esprit le troupeau
des sens, qu’on en suspende peu a peu le fonctionnement par [le
jeu de] Pintelligence, soutenue par la détermination. Fixant Pesprit

sur le Soi, qu’on ne pense a rien.

26 D’ou que surgisse la fonction mentale remuante, instable, il
faut la maitriser [puis] la conduire de la a la soumission dans le
Soi.

27 En effet le bonheur supréme envahit ’ascéte au mental
apaisé qui, ayant calmé en soi les facteurs de turbulence, est
devenu Brahman et sans souillure.

28 L’ascéte en qui tout mal a disparu, qui se discipline et
s’unifie lui-méme sans cesse, atteint aisément le bonheur infini : se
confondre avec le Brahman.

29 Soi-méme résidant en tous les étres, tous les étres résidants
en lui : voila ce que contemple celui dont tout ’étre est unifié par le
yoga et qui porte sur toutes choses un regard égal.

30 Celui qui me voit partout et qui voit [le] Tout en moi, je ne
suis [jamais] perdu pour lui, il n’est [jamais] perdu pour moi.

31 Celui, voué a l'unité, qui m’adore en tant que résidant dans
tous les étres, de quelque maniere qu’il se comporte, ce yogin est
toujours présent en moi.

32 O Arjuna, celui qui considére également toutes choses, heur
ou malheur, a Pinstar de son propre Soi, un tel homme est tenu
pour un ascéte prééminent.



Arjuna dit :

33 Ce yoga d’équanimité que tu proclames, 6 destructeur de
Madhu, considérant Pinstabilité [de la faculté mentale], je ne vois
pas qu’il puisse s’établir de fagon durable.

34, Car ce mental est inconstant, 6 Krsna, harceleur, puissant,
obstiné ; a mon avis, il est comme le vent, trés difficile a subjuguer.

Le Bienheureux Seigneur dit :

35 Sans nul doute, guertier aux grands bras, ’organe mental est
difficile 2 dominer, fluctuant ; mais on s’en rend maitre, 6 fils de
Kunti, par la pratique assidue et le détachement.

36 Je suis d’avis que le yoga est difficilement mené a bien par
qui ne se maitrise pas soi-méme. Il peut néanmoins [s’obtenir],
avec les moyens spirituels appropriés, par qui se soumet a une
discipline et fait effort convenable.

Arjuna dit :

37 Celui qui, incapable de tension ascétique, tout en ayant la
foi, laisse errer sa faculté mentale loin du yoga, faute d’arriver a
Paccomplissement de ce yoga, quelle destinée suit-il, 6 Kresiya ?

38 Déchu des deux voies, ne va-t-il pas, tel un nuage déchiré,
aller a sa perte, incertain sur le chemin du Brahman, égaré, 6
guerrier aux grands bras ?

39 Ce doute mien, Krsna, il te sied de le trancher
complétement. Car nul autre que toi n’est susceptible de le faire.

Le Bienheureux Seigneur dit :

40 Fils de Prthi, ni dans ce monde ni dans P’autre, cet [homme]
ne trouve sa perte. Car il n’est personne, 6 mon cher, qui, auteur de
belles et bonnes actions, encourt une mauvaise destinée.

41 Accédant au séjour des méritants et y demeurant pendant
une suite ininterrompue d’années, celui qui a échoué dans le yoga
renait au foyer de gens purs et de qualité.

42 Ou bien, il vient a ’existence dans la famille méme de yogin
plein de sagesse ; car une telle naissance est encore plus difficile a
obtenir en ce monde.

43 La il reprend contact avec ces [mémes] qualités
intellectuelles qui étaient siennes dans son corps précédent, puis,
repartant de 13, 6 fils de Kunti, il déploie des efforts plus intenses
en vue de réussir dans le yoga, 6 joie des Kurus !

44 Sous leffet justement de cette pratique antérieure, il est
entrainé, fit-ce sans le vouloir. Méme s’il s’en tient au simple désir
de connaitre le yoga, il passe au-dela du brahman-parole.



45 Or, le yogin qui fait effort de toute son énergie, purifié de
toute souillure, arrivé a la perfection, au terme d’une pluralité de
naissances, il accéde enfin a la destinée supréme.

46 Le yogin ’emporte sur ceux qui s’adonnent aux austérités ; il
est méme tenu pour supérieur a ceux qui s’en tiennent a la sagesse
spéculative ; il surpasse les héros de Paction. Donc, 6 Arjuna,
deviens yogin !

47 Mieux encore, celui qui, entre tous les yogin, demeure en
moi et, du plus profond de son 4me m’adore plein de foi, celui-la,
je le considére comme ayant atteint le sommet de 'union yogique.

Chant VI

Le Bienheureux Seigneur dit :

1 Fils de Prtha, apprend comment, la pensée attachée a moi,
pratiquant la discipline unitive, prenant en moi ton refuge, tu me
connaitras sans incertitude et intégralement.

2 Je m’en vais te dire, sans rien omettre [ce qu’est] cette
connaissance et Pintuition spirituelle [a laquelle elle conduit].
Quand tu la connaitras, plus rien en ce monde ne te restera a
connaitre.

3 Parmi des milliers d’hommes, quelqu’un s’efforce vers la
petfection et parmi les chercheurs parvenus a Paccomplissement
du Soi, il [n’en] est [qu’] un a4 me connaitre réellement.

4 Terre, eau, feu, air, éther, fonctions mentale, intellectuelle et
personnalisante, ainsi, en huit modalités, se divise ma nature.

5 Ce n’est [la] que [ma nature] inférieure. Mais sache qu’il en
est une autre, ma nature supérieure; elle constitue 'ordre des
ames individuelles vivantes par lesquelles ce monde est soutenu, 6
guerrier aux grands bras ?

6 Considére que tous les étres ont cette double nature comme
matrice. je suis ’origine, mais aussi la dissolution de I'univers tout
entier.

7 11 n’est rien d’autre qui me soit supérieur, Dhanamjaya ; en
moi tout ce monde est enfilé comme un rang de perles sur un fil.

8-9 O fils de Kunti, dans I’eau je suis la saveur ; je suis I’éclat
dans la lune et le soleil, la syllabe AUM dans tous les Veda, le son
dans I’éther, la virilité chez les hommes, le parfum dans la terre, la
splendeur ardente dans le feu. Vie dans tous les &tres, je la suis ; et
je suis Paustérité chez les ascétes.



10 Connais-moi, fils de Prthd comme la semence éternelle de
tous les étres. Je suis le jugement chez qui est capable de juger, la
vaillance des vaillants.

11 Je suis aussi la force des forts, force exempte de désir et de
passion; et dans les étres je suis le désir qui ne s’oppose pas a
Pordre, 6 Taureau des Bharata ?

12 Quant aux modes d’existence et aux propensions
correspondantes, qu’elles soient de l'ordre de I’essence lumineuse
et calme, ou forte et turbulente, ou encore inerte, sache qu’elles
procédent de moi; je ne suis pas [contenu] en elles, mais elles en
moi.

13 Tout Punivers que voila [fait] d’étres mobiles [et immobiles]
est égaré par ces modes d’existence et ces comportements qui
relévent des trois qualités de la nature. Il ne me reconnait pas
comme le Transcendant et comme 'Immuable.

14, Car cette mienne magie, divine et constituée par les «
qualités naturelles », est inscrutable. Ceux qui s’abandonnent a
moi, ceux-la vont au-dela de cette magie.

15 Ceux qui font le mal — ces égarés, les plus bas des hommes
— ne prennent pas refuge en moi. Tout savoir leur a été arraché
par ma magie et ils ont adopté pour mode d’étre et d’agir celui des
anti-dieux.

16 O Arjuna, de quatre espéces sont les gens de bien qui
m’adorent: celui qui aspire a la connaissance, I'amateur de
richesses et le sage, 6 Taureau des BMrata.

17 Parmi eux, le Sage toujours unifi¢é et m’adorant pour moi
seul ’emporte sur tous les autres. Car je suis excessivement cher
au Sage et le Sage m’est cher.

18 Tous ceux-la, assurément, sont gens de haut rang. Mais le
Sage — et tel est mon jugement — c’est moi-méme. Unifié¢ en lui-
méme, il s’en remet 4 moi, en effet, comme au terme ultime de son
chemin.

19 En conclusion a de nombreuses naissances, le Sage prend
refuge en moi, dans la conviction que Vasudeva est tout. C’est [la]
un étre magnanime qui se rencontre rarement.

20 Dépouillés de tout jugement sain du fait de leurs désirs
[certains] ont recours a d’autres divinités, pratiquant telle ou telle
observance, dominée en réalité par leur nature propre.

21 Selon la manifestation du divin que tel ou tel adorateur
souhaite vénérer avec foi, je rends, quant a moi, cette foi de chacun
inébranlable.



22 Doué d’une telle foi, celui qui aspire a se rendre cette
divinité favorable en obtient ’objet de ses désirs, car j’en ai moi-
méme disposé en sa faveur.

23, Mais pour les hommes de peu d’intelligence, ce fruit est
limité. Ceux qui sacrifient aux dieux vont aux dieux et, de méme,
mes adorateurs viennent a moi.

24 Les gens sans jugement pensent que, d’abord non
manifesté, je suis devenu manifeste; c’est qu’ils ignorent ma
nature supérieure, immuable, insurpassable.

25 Enveloppé de la magie de mon pouvoir yogique, je ne suis
pas visible a tous. Ce monde égaré ne me reconnait pas comme le
Non né, immuable.

26 Je connais les étres passés, présents et futurs, 6 Arjuna, mais
moi, nul ne me connaft.

27 O Bharatide, a cause de ’égarement concernant les couples
des contraires dérivés de P’attrait et de I’aversion, tous les étres, a
leur venue au monde, entrent en confusion, 6 Tourment de tes
ennemis !

28, Mais les gens aux actes méritoires dont le mal [passé] est
arrivé a son terme, ceux-la, délivrés de ’égarement touchant les
couples des contraires, m’adorent, fermes en leur observance.

29 Ceux qui, s’appuyant sur moi travaillent a se libérer de la
vieillesse et de la mort, ceux-la connaissent le Brahman, le
[domaine] entier du Soi, la totalité de I’agir.

30 Ceux qui me reconnaissent dans le domaine des étres, dans
ceux des dieux et du sacrifice, au moment de la mort aussi, ceux-
14, Pesprit unifié, me connaissent.

Chant Vill

Arjuna dit :

1 Que signifient ces expressions « ce brahman », «le domaine
du Soi», «Pacte», 6 Personne Supréme? Et ce domaine «des
étres », celui [aussi] des dieux, dont tu viens de parler ?

2 Quel est, comment se présente le « domaine du sacrifice » en
ce corps, 6 meurtrier de Madhu ? Comment [donc] au moment de
la mort, es-tu connaissable par ceux qui sont maitres d’eux-
mémes ?

Le Bienheureux Seigneur dit :



3 Brahman signifie PImpérissable supréme. Le « domaine du
Soi», c’est Pessence propre de chacun. On nomme «acte»
Pémission procréatrice qui fait venir les étres a existence.

4 Le «domaine des étres », c’est ’état périssable. Le « domaine
du divin», c’est la personne [spirituelle] ». Le «domaine du
sacrifice », 6 élu entre les étres incarnés, c’est moi-méme, présent
en ce corps d’ici-bas.

5 Celui qui, se souvenant de moi a son heure derniére,
abandonne son corps mortel et s’en va, celui-la accede a mon étre ;
il n’est pas de doute sur ce point.

6 Et, de la méme maniére, quel que soit ’étre dont on se
souvienne, lorsqu’a la fin on quitte son corps, toujours, o fils de
Kunti, c’est a lui qu’on va, transformé en cet é&tre méme.

7 Donc, souviens-toi de moi en tout temps et combats, Pesprit
et le jugement fixés en moi. C’est 2 moi que tu parviendras sans
aucun doute.

8 O fils de Prthé, on acceéde a la Personne supréme et divine en
y pensant continuellement d’un esprit unifié par la discipline d’une
pratique assidue et qui [ne ne laisse pas] aller vers d’autres
[objets].

9-10 Si quelqu’un se souvient de cet antique Sage et Maitre,
plus petit que le [plus] petit, fondateur universel a la forme
inconcevable, qui, couleur du soleil, se tient au-dela des ténébres
[celui-la], au moment de la mort, plein d’un espoir inébranlable,
de dévotion et de force yogique, il améne, comme il faut, le soude
vital entre les deux sourcils, puis il accéde a la Personne supréme
et Divine.

11 Cet Impérissable que les savants en science védique
énoncent, en qui les ascétes libérés du désir péneétrent, pour
Pamour de qui ils suivent la voie du célibat, je vais, en bref,
t’expliquer ce séjour :

12-13 Celui qui, obturant toutes les portes [des sens], bloquant
le mental 4 Pintérieur du cceut, fixant dans la téte son souffle vital,
pratiquant la méditation yogique en émettant cette priére qui est
Punique syllabe impérissable, AUM, et ne pensant qu’a moi s’en
va, abandonnant son corps, celui-la parvient au but supréme.

14 Celui qui, Pesprit libre de toute distraction, me garde
constamment en sa pensée, pour ce yogin toujours unifié, je suis
aisément accessible, fils de Prtha.



15 Quand on s’est approché de moi, on ne risque plus la
renaissance [cette] impermanence, réserve de douleurs;
magnanime, on est parvenu a la perfection supréme.

16 Les mondes, 6 Arjuna, jusqu’au domaine de Brahmai,
inclusivement, sont assujettis aux retours [indéfiniment] répétés ;
mais quand on s’est approché de moi, fils de Kunti, il n’y a plus de
renaissance.

17 Quand ils savent que la durée complete d’un jour de Brahma
est de mille éons, et de mille éons sa nuit, les gens connaissent
vraiment ce qu’est un cycle cosmique.

18 Quand vient le jour, tous les étres distincts procédent de
Pindistinct ; quand vient la nuit, c’est la aussi qu’ils se résolvent,
dans ce qu’on nomme Pindistinct.

19 Cette méme multitude des étres, lorsqu’elle est venue encore
et encore a Pexistence, fils de Prthi, se résorbe malgré soi, quand
vient la nuit ; elle surgit a nouveau quand [re] vient le jour.

20, Mais au-dela de ce non-manifesté, il existe un autre non-
manifesté, éternel qui, lors méme que tous les étres périssent, lui,
ne périt pas.

21 On Pappelle PImpérissable, le Non-Manifesté ; c’est Lui
qu’on proclame étre le but supréme. Quand on I’a obtenu, on ne
renait plus. C’est mon supréme séjour.

22 C’est la Personne supréme, fils de Prtha, qu’on obtient par la
dévotion et par nul autre [moyen], a Pintérieur de qui se tient tous
les étres, par qui tout cet univers est sous-tendu.

23 Quant au temps ou les yogin décédés accédent au non-
retour ou au retour, ce temps, je vais te le dire, Taureau des
Bharata.

24 Le feu, la lumiere, le jour, la [quinzaine] claire, les six mois
[ot1 e soleil va] vers le nord, arrivés 1a, les hommes qui connaissent
le Brahman vont au Brahman.

25 La fumée, la nuit, ainsi que la [quinzaine] sombre, les six
mois ou le soleil va vers le sud, dans ce cas, ayant atteint la lumiére
de la lune, le yogin [de] 1a revient [a I’existence].

26 Ces deux voies claire et sombre sont en effet considérées
comme caractéristiques permanentes du monde des vivants ; par
P'une on accéde au non-retour, par autre on revient encore.

27 O fils de Prth4, connaissant ces voies, nul yogin ne s’égare ;
c’est pourquoi, Arjuna, tu dois en tout temps é&tre unifié par le

yoga.



28 Ce fruit du mérite qui est indiqué dans les Veda, les
sacrifices, les austérités et les aumones, le yogin au courant de tout
[cet enseignement] le dépasse et accéde au séjour supréme et qui
existait au commencement.

Chant IX

Le Bienheureux Seigneur dit :

Et je vais te la dire a toi qui es sans envie, cette connaissance
[tres secréte] avec Pintuition [correspondante]; quand tu la
posséderas, tu seras déliveé du mal.

2 C’est une science royale, un royal secret, la purification
supréme; on peut la saisir d’une intuition immeédiate, elle est
consubstantielle a Pordre sacré, aisée a accomplir et immuable.

3 Les hommes qui n’ont pas foi en cet ordre sacté, 6 Tourment
de tes ennemis, incapables de me rejoindre, retournent dans le
chemin des transmigrations mortelles.

4 Tout ce monde [vivant] est sous-tendu par moi dans mon état
non manifesté ; tous les étres se tiennent en moi et moi je ne suis
pas contenu en eux.

5, Mais, a vrai dire, les étres ne se tiennent pas en moi. Vois la
puissance souveraine de mon yoga : porteur des &tres et non inclus
en eux, mon Soi amene [ces] étres a ’existence.

6 Comme un grand vent qui va partout sans [jamais] pour
autant sortir de Pespace, considére-le, de la méme maniére les
étres demeurent en moi.

7 O fils Kunti, a la fin d’un éon, tous les étres vont a cette
mienne nature [cosmique], puis, au commencement d’un éon, je
les émets a nouveau.

8 Maitrisant ma propre nature cosmique, j’émets encore et
encore tout cet ensemble des étres, malgré eux et par le pouvoir de
ma nature.

9 Et les actes ne me lient pas, Dhanamjaya ; a la maniéere de
quelqu’un qui, assis, se désintéresse d’une affaire, je demeure sans
attachement a mes actes.

10 Clest par moi, son surveillant, que la nature enfante
Punivers. Et voila la raison, fils de Kunti, pour laquelle I'univers
existe.

11 Les égarés me méconnaissent, parce que j’ai assumé un

corps humain ; ils ne [re] connaissent pas mon essence supréme ni
[en moi] le Souverain Seigneur des étres.



12 Leurs espérances, leurs ceuvres, leur science sont vaines ; ils
ont perdu le jugement, et la nature qu’ils assument est génératrice
d’erreur, qu’elle soit raksasique ou asurique.

13, Mais, 6 fils de Prtha, les magnanimes qui s’attachent 2 ma
nature divine m’adorent sans distraction, reconnaissant en moi
Pimmuable principe des étres.

14 [Certains], toujours unifiés me servent, me célébrant sans
cesse en s’exercant, fermes en leurs observances, et me rendant
hommage avec dévotion.

15 Et d’autres me servent aussi en me rendant leur culte par le
sacrifice de la connaissance, sous mon aspect unitaire ou sous mes
aspects particularisés, car je tourne de tous cdtés mes visages
multiples.

16 C’est moi lintention sacrificielle, moi le sacrifice, moi
Pinterjection d’appel du hotr, moi les herbes sacrées, moi
P’oblation de beurre fondu, moi le feu rituel, moi la libation.

17 C’est moi qui suis le pere de ce monde des vivants, sa mére,
son fondateur, son aieul, ’objet de la science sacrée, le
purificateur, la syllabe OM, la stance, la mélodie et la formule
sacrificielle.

18 Je suis le but, le soutien, le seigneur, le témoin, la demeure,
le refuge, P’ami, l’origine, la dissolution, la permanence, le
réceptacle, le germe, 'immuable.

19 C’est moi qui réchauffe, qui retiens, ou laisse aller la pluie ;
je suis Pimmortalité et la mort ; c’est moi, 6 Arjuna, qui suis PEtre
et le Non-Etre.

20 Les connaisseurs du triple Veda, buveurs de soma, purifiés
de leurs fautes, m’honorant par des sacres tentent d’arriver au ciel.
Ayant atteint le séjour saint du chef des dieux, ils gotitent dans ce
lieu céleste les divines jouissances des dieux.

21 Aprés avoir joui du vaste monde céleste, leurs mérites une
fois épuisés, ils rentrent dans le monde des mortels. Ainsi donc
ceux qui se fient a la loi [enseignée] par les trois [Veda], toujours
liés aux désirs, ne gagnent que d’aller et venir [sans cesse].

22 Les gens qui, pensant 2 moi et a nul autre, me servent et
m’honorent, je leur apporte moi-méme, a eux qui me sont
perpétuellement dévoués, Pacquisition et la conservation du bien-
étre.

23 Quant aux fideles d’autres divinités qui, pleins de foi, les

honorent par des sacrifices, c’est moi, 6 fils de Kunti, qu’eux aussi
honorent par ces sactes [bien que ce ne soit] pas selon la régle.



24, Car je suis le bénéficiaire de tous les sacrifices et leur
Souverain Seigneur; mais ils ne me connaissent pas dans ma
réalité et, en conséquence, retombent [dans Pexistence].

25 Ceux qui célébrent le culte des divinités vont aux divinités ;
ceux qui célebrent le culte des mines vont aux mines ; ceux qui
offrent des sacrifices aux étres inférieurs vont aux étres inférieurs ;
ceux qui m’honorent par leurs sacrifices viennent a moi.

26 Celui qui m’offre avec dévotion [ne fiit-ce qu’] une feuille,
une fleur, un fruit ou de P’eau, Poffrande dévotieuse de celui-ci
dont le cceur est pur, je Pagrée.

27 Ce que tu fais, manges, offres en libation, donnes, les
austérités que tu pratiques, fils de Kunti, fais [tout] cela en me le
dédiant,

28 tu seras libéré des liens de Pacte, que les fruits en soient
bons ou mauvais ; ’dme unifiée par la discipline du renoncement,
affranchi, tu viendras a moi.

29 je suis équanime a P’égard de tous les étres; aucun n’est
pour moi haissable ni cher; mais ceux qui m’adorent avec
dévotion, ceux-la sont en moi et moi en eux.

30 8’il m’adore sans partage, méme un grand criminel doit &tre
considéré comme bon, car sa détermination est droite.

31 Bient6t, identifié a Pordre saint, il accédera a la paix
éternelle. Sache bien, fils de Kunti, que mon adorateur ne périt
point.

32 Ceux qui ont pris en moi leur refuge, fils de Prthi, quand
méme ils auraient une mauvaise naissance, seraient femmes,
artisans ou méme serviteurs, ils arrivent au but supréme.

33 A plus forte raison les brahmanes méritants, ainsi que les
sages royaux qui m’adorent. Toi qui es venu au monde
impermanent et sans force, adore-moi.

34 Que ta pensée soit toute a moi ainsi que ta dévotion ; a moi
tes sacrifices ; rends-moi hommage. Ayant ainsi unifié ton étre et
n’ayant d’autre souci que moi, tu viendras a moi.

Chant X

Le Bienheureux Seigneur dit :

1 O guerrier aux grands bras, écoute, une fois encore de moi,
cette parole supréme que je vais te dire, a toi qui t'y complais et
qui tiens le bien pour désirable.



2 Les troupes des dieux ni les grands voyants ne connaissent
mon origine, car c’est moi qui suis, a tous égards, Porigine des
dieux et des grands voyants.

3 Qui me connait comme n’étant point né et n’ayant pas de
commencement, comme le grand Seigneur de I'univers, celui-la,
entre tous les mortels, libre de tout égarement est dégagé de toutes
ses fautes.

4-5 Jugement, connaissance, savoir exempt d’engagement,
patience, vérité, maitrise de soi, plaisir et douleur, existence et
non-existence, crainte et sécurité, non-nuisance, équanimité,
contentement, austérité, libéralité, honneur et déshonneur, toutes
ces maniéres d’étre, dans leur diversité comme dans leur
singularité, viennent de moi.

6 Les sept grands Sages antiques, aussi bien que les quatre
Manu, créations spirituelles — dont, en ce monde, toutes les
[autres] créatures sont issues — sont nés de moi.

7 Quand on connait réellement cette procession et ce pouvoir
yogique qui sont miens, on est unifié par un yoga inébranlable ; sur
ce point il n’y a pas de doute.

8 Je suis le principe de toutes choses; c’est de moi que tout
procéde. Ceux qui avec cette conviction m’adorent sont sages et
doués d’une pensée profonde.

9 DLlesprit fixé en moi, leur souffle vital fondu en moi,
s’éclairant mutuellement, me racontant sans cesse, ils sont
satisfaits et bienheureux.

10 C’est a ces hommes constamment unifiés, mes adorateurs
affectueux, que je communique cette discipline du jugement qui
les fera parvenir jusqu’a moi.

11 Pour manifester ma compassion a leur égard, moi qui réside
en leur étre méme, avec le flambeau de la connaissance je chasse
les ténébres nées de I’ignorance.

Arjuna dit :

12-13 Vous étes le supréme Brahman, le supréme séjour, le
supréme purificateur. Esprit divin et éternel, premier des dieux,
non-né, omniprésent! [Ainsi] te désignent tous les voyants
(antiques) ainsi que le voyant divin Nrarada, le noir Devala et
Vyasa ; toi-méme, tu me le dis.

14 Je crois que tout ce que tu me dis est vrai, Kesava ! car ni les
dieux, ni les dinava, 6 Bienheureux Seigneur, ne connaissent ta
manifestation.



15 Toi seul, Esprit Supréme, te connais toi-méme, par toi-
méme ; producteur des étres, Seigneur des étres, dieu des dieux,
Maitre du monde.

16 Daigne donc déclarer sans réserve tes manifestations
divines, manifestations grice auxquelles, te répandant a travers ces
mondes, tu demeures [immobile].

17 Comment [méme] méditant sans cesse, puis-je te connaitre,
6 yogin ? Et quels sont chacun de ces états ou tu m’es concevable,
Bienheureux Seigneur ?

18 Encore une fois, Janirdana, raconte — [moi] tout au long ta
puissance yogique et ta manifestation. Car je ne me rassasie pas
d’entendre ta parole ambroisiaque.

Le Bienheureux Seigneur dit :

19 « Allons ! je vais donc t’exposer mes divines manifestations,

en m’en tenant a l’essentiel, 6 meilleur des Kuru car mon
expansion est illimitée.

20 O Gudakesa ! je suis le Soi résidant au cceur de tous les
étres ; je suis le commencement, le milieu et la fin des étres.

21 Parmi les 4ditya je suis Visnu, parmi les luminaires le Soleil
rayonnant, parmi les vents Marici, parmi les corps célestes la
Lune.

22 Parmi les Veda je suis le Simaveda, parmi les dieux les vasu,
parmi les facultés le sens interne, parmi les &tres la sensibilité.

23 Parmi les rudra je suis Satikara, parmi les yaksa et les
raksasa le Seigneur des richesses, parmi les vasu le feu
purificateur, parmi les sommets le mont Meru.

24 Parmi les chapelains, 6 fils de Prtha, sache que je suis le
principal,

Brhaspati ; parmi les chefs d’armée je suis Skanda, parmi les
masses d’eau ’océan.

25 Parmi les grands voyants je suis Bhrgu, parmi les mots la
syllabe unique, impérissable; parmi les sacrifices je suis les
paroles murmurées, parmi les étres immobiles PHimalaya.

26 Entre tous les arbres je suis le figuier sacré et Narada parmi
les voyants divins ; chez les gandharva je suis Citraratha, chez les
siddha, le sage Kapila.

27 Sache que parmi les chevaux je suis Uccaihsravas, né de
Pambroisie, parmi les éléphants Airavita et parmi les hommes, le
roi.



28-29 Parmi les armes je suis le foudre, parmi les vaches
laitiéres la vache d’abondance ; je suis le procréateur Kandarpa et
chez les serpents Vasuki, Ananta parmi les nidga, Varutia parmi les
étres aquatiques, Aryaman chez les méines et rama, le
Contraignant, parmi ceux qui contraignent.

30 Je suis Prahlida parmi les daitya, le temps parmi les
incitateurs, le lion parmi les animaux sauvages et le fils de Vinata
parmi les oiseaux.

31 je suis le vent parmi les purificateurs, Rdma parmi les
porteurs d’armes, le crocodile entre les poissons, la Jihnavi parmi
les riviéres.

32 Des créatures je suis le commencement, la fin et le milieu, 6
Arjuna, la science du Soi parmi les sciences, parmi les doctrines
celui qui énonce la juste doctrine.

33 Des lettres je suis I’a ; du genre « mot composé », le composé
copulatif; moi seul suis le temps impérissable, moi le fondateur
omniface.

34 je suis la mort qui emporte tout, la source des choses a venir.
Parmi les étres féminins, je suis la renommée, la fortune, la parole,
la mémoire, ’intelligence, la fermeté, la patience.

35 Je suis également le brhatsiman parmi les mélodies sacrées,
la gayatri parmi les métres, le début de migha parmi les mois et
parmi les saisons le printemps.

36 Parmi les trompeurs, je suis le jeu de dés, I’éclat des étres
éclatants, la victoire, la décision, la vertu des vertueux.

37 Entre les Vrsni je suis VAasudeva et parmi les Pindava
Dhanamjaya. Parmi les sages ascétes je suis aussi Vyasa, parmi les
poétes Us' anas, Pinspiré.

38 Je suis le sceptre de ceux qui maitrisent [les peuples], ’art
politique des conquérants, le silence des secrets, la connaissance
des connaissants.

39 Et quelle que soit la forme de tout étre, je le suis, 6 Arjuna.
Il n’est pas d’étre, mobile ou immobile, qui existe en dehors de
moi.

40 Il1 n’est point de limites a mes divines manifestations, 6
Tourment de tes ennemis ; mais c’est en maniére d’exemple que je
viens de t’en faire ce long exposé.

41 Tout étre doué d’une manifestation, de vertu, de prospérité
ou de force, reconnais-le comme jaillissant d’une parcelle de mon
éclat.



42 Ou plutét, qu’est-il besoin d’une telle abondance de savoir,
Arjuna ? Immuable, avec une seule parcelle de moi-méme, me
voici présent a cet univers entier.

Chant XI

Arjuna dit :

1 Pour me marquer ta faveur tu m’as tenu ce discours excellent
et secret qui concerne le Soi ; par lui ’égarement [dont j’étais saisi]
s’en est allé.

2, Car, 6 toi aux yeux en forme de pétale de lotus, tu m’as fait

entendre tout au long [ce qui concerne] la venue a I’étre et la
disparition, ainsi que ta grandeur inaltérable.

3 Seigneur Supréme, Esprit Supréme, il en est de toi comme tu
Pas dit toi-méme. Je désire voir ta forme souveraine.

4 Si tu estimes qu’il m’est possible de la voir, Seigneur, Maitre
du yoga, alors montre-moi ton Soi inaltérable.

Le Bienheureux Seigneur dit :

5 Fils de Prtha, regarde mes formes par centaines et par
milliers. Elles sont variées, divines ; leurs couleurs et leurs aspects
sont divers.

6 Regarde les aditya, les vasu, les rudra, les Asvin ainsi que les
marut ; regarde, O Bhiratide, les nombreuses merveilles que ’on
n’a point vues jusqu’ici.

7 Regarde a présent dans mon corps 'univers entier — étres
mobiles et immobiles — rassemblé, et [tout] ce que tu désires voir
d’autre.

8, Mais moi, tu ne peux me voir par cet ceil [de chair] qui est
tien; je te donne Pceil divin. Regarde ma puissance yogique
souveraine !

Safijaya dit :

9-10-11 Ayant ainsi parlé, 6 roi, Hari, le Grand Maitre du yoga,
montra alors au fils de Prthd sa forme supréme et souveraine,
pourvue d’une multitude de bouches et d’yeux, d’une multitude
d’aspects merveilleux, d’'une quantité d’ornements divins, et qui
brandissait nombre d’armes divines; [elle était] porteuse de
colliers et de vétements divins, ointe de parfums divins, constituée
de toutes les merveilles, dieu infini aux visages tournés en tous
sens.

12 Si dans le ciel la lumiére de mille soleils fusait a la fois, elle
serait semblable a la lumiére de ce grand Etre.



13 Alors le fils de Pandu vit ramassé en cette place — le corps
du dieu des dieux — univers entier avec ses multiples parties.

14 Et, envahi d’étonnement, le poil hérissé, la téte inclinée en
un salut, Dhanamjaya dit au dieu :

Arjuna dit :

15 “O Dieu, je vois en ton corps tous les dieux aussi bien que
les divers groupes d’étres : le Seigneur Brahma, assis sur un tréne
de lotus, tous les voyants et les serpents divins.

16 “Je te vois avec tes multiples bras, tes multiples troncs, tes
visages, tes yeux, avec ta forme de toutes parts illimitée. Je ne te
vois ni fin, ni milieu, ni commencement, 6 Seigneur universel et
omniforme !

17 “Je te vois — toi, dont la contemplation est d’accés difficile
— avec ton diadéme, ta massue, ton disque et cet éclat ardent qui
illumine tout a Pentour, inaccessible a nos moyens et a nos
mesures [humaines].

18 “Tu es 'Impérissable, le supréme objet a connaitre, tu es le
supréme réceptacle de tout le divers, tu es PImmuable, le gardien
de ’éternelle loi, tu es PEsprit éternel : telle est ma conviction.

19 “Je te vois sans commencement, ni milieu ni fin, avec ton
énergie infinie, tes bras en nombre infini, le Soleil et la Lune pour
tes deux yeux, ta bouche étincelante qui dévore les oblations,
échauffant Punivers de ton ardeut.

20 “Car, cette région intermédiaire entre le ciel et la terre, et
tous les orients, tu les occupes a toi seul. Voyant cette tienne forme
merveilleuse et terrible le triple monde s’effraie, 6 grand Etre !

21 “En vérité, ces troupes de dieux que voici pénétrent en toi :
certains, effrayés, saluent les mains jointes et chantent ta louange.
Les grands voyants et les parfaits, rassemblés, aprés avoir dit : «
Salut ! » te glorifient de leurs hymnes sonores.

22 ‘Les rudra, les aditya, les vasu, les sadhya, les tous-dieux, les
Asvin, les marut et les buveurs d’oblation, les troupes de
gandharva, de yaksa, d’asura et de parfaits, tous te considerent et
s’émerveillent.

23 “Voyant ta grande forme aux multiples visages et aux yeux
multiples, & [Seigneur] aux grands bras, ta forme aux multiples
bras, jambes et pieds, aux multiples ventres [rendue] effroyable
par tes nombreux crocs, les mondes tremblent, et moi aussi.

24 ‘Car, en te voyant, toi qui touches le ciel, flamboyant, aux
multiples couleurs, a la bouche grande ouverte, aux immenses



yeux étincelants, je suis ébranlé au plus profond de moi-méme et
je ne trouve ni résolution ni apaisement, 6 Visnu !

25 “Et certes, en voyant tes bouches, effroyables par leurs crocs
semblables au feu du temps, je ne peux plus m’orienter et je ne

patviens a trouver aucune protection. Fais grice, Seigneur des
ieux, toi qui fais de I’'univers ta demeure !
dieux, toi qui fais de I’univers ta demeure !

26 “Et voici tous les Dhrtaristrides, avec les foules des
protecteurs de [cette] terre, Bhisma, Drona, ainsi que ce [Kamal]
fils de barde, conducteur de char et, également [de P'autre coté],
les principaux guerriers de notre camp.

27 ‘Ils se hitent, ils pénétrent en toi et dans tes bouches
terrifiantes aux épouvantables crocs ; certains, suspendus dans les
interstices de tes dents, apparaissent, leur téte réduite en poudre.

28 “De méme que les multiples eaux des fleuves au courant
rapide coulent téte la premicre dans Pocéan, ainsi ces héros du
inonde des hommes pénétrent dans tes bouches et s’y embrasent.

29 “Comme des papillons se précipitent, pour leur perte, dans
la flamme brillante, ainsi, pour leur perte, les gens se précipitent
dans tes bouches.

30 “De tes bouches enflammeées, tu léches, tout en les
dévorant, les mondes entiers en remplissant la totalité de I'univers
de tes ardeurs, tes splendeurs terribles les consument, 6 Visnu !

31 « Explique-moi qui tu es, toi dont la forme est terrifiante.
Hommage a toi, le meilleur des dieux! Fais grice! je désire te
connaitre parfaitement toi qui es au commencement, car je ne
connais pas ta conduite. »

Le Bienheureux Seigneur dit :

32 Je suis le temps qui fait dépérir les mondes, car je suis
completement développé. Ici-bas, je m’occupe a résorber les
mondes. Méme sans ton intervention [un jour] ils ne seront plus,

tous ces guerriers rangés dans ces armées adverses.

33 En conséquence, léve-toi ; conquiers la gloire, en triomphant
de tes ennemis. Jouis d’un régne prospére. C’est par moi qu’ils ont
été antérieurement [promis] a la mort. Sois — [en] Pinstrument et
rien de plus, 6 toi a ’habile main gauche !

34 Drotia, Bhisma, Jayadratha, Karna, ainsi que les autres
héroiques guerriers sont [déja] frappés par moi. Toi, frappe-les [a
ton tour]. Ne te tourmente pas : combats ; tu vaincras tes rivaux
dans [cette] bataille.

Safjaya dit :



35 Apres ces paroles de Kesava, le guerrier au diademe salua,
les mains jointes, tremblant, [et], rendant 4 nouveau hommage,
tres effrayé, s’inclinant, il dit 2 Krsna d’une voix entrecoupée :

Arjuna dit :
36 ‘O Hrstkesa, célébrant ta gloire, en ce lieu, Punivers se

réjouit et se voue [a toi] ; les raksas effrayés courent dans toutes les
directions et toutes les troupes de parfaits t’adorent.

37 ‘Et comment, 6 grand Etre, ne s’inclineraient-ils pas devant
toi, plus vénérable que Brahmi lui-méme, [toi] ’ordonnateur
primordial ? O Seigneur infini des dieux, toi qui fais de 'univers ta
demeure, tu es PImpérissable, PEtre et le Non-Etre et ce qui est
par-dela.

38 ‘Tu es le Dieu primordial, PEsprit; tu es PAncien, le
Réceptacle supréme de cet univers. Tu es le Sujet connaissant,
PObjet a connaitre et le Séjour supréme. C’est Toi, aux formes
infinies, qui déploies univers.

39 “Tu es Vayu, Yama, Agni, Varuna, le dieu Lune, Prajipati et
Brahmi, ’Aieul. Hommage a toi mille fois ! Et, derechef, encore
[et encore], hommage a toi !

40 ‘Hommage a toi par-devant et par-derriere 6 Hommage de
tous cOtés également, 6 [toi qui es] tout ! Ton héroisme est infini,
ta vaillance illimitée ; tu t’étends a tout, donc tu es le Tout.

41 ‘Ce que, te prenant pour un camarade, j’ai dit d’inopportun :
«Hé, Krsna ! » « Hé, Yadava ! » « Hé, camarade ! », ce fut dans mon
ignorance de ta majesté, par erreur [mais] aussi par affection.

42 ‘Et ces traitements irrespectueux que [je t’ai infligés] par
plaisanterie, dans tes délassements, lors de ton repos, couché ou
assis, pendant les repas, seul ou devant témoin, je ’en demande
pardon, Acyuta, 6 toi, ’Incommensurable !

43 ‘Tu es le pére de cet univers mobile et immobile, ainsi que
son maitre spirituel adorable et trés digne de vénération. Tu n’as
pas d’égal; [et] d’ou viendrait un autre qui te serait supérieur, toi
dont la puissance est incomparable dans les trois mondes ?

44 ‘Donc, je m’incline respectueusement, je prosterne mon
corps, je te demande grice a toi qui es le Seigneur digne de
louange. Comme un pére a son fils, comme un compagnon a son
compagnon, comme ’ami a ’aimé, il te convient de pardonner.

45 “Voyant ce qu’on n’a jamais vu auparavant, je me hérisse
mon esprit frémit de peur. O dieu, montre-moi cette forme méme
fais grice, Seigneur des dieux, qui as fait de 'univers ta demeure !



46 “Porteur du diadéme et de la massue, disque en main, c’est
ainsi que je désire te voir O [Seigneur] aux mille bras, 6
Omniforme, présente-toi sous cette forme qui [n]” a [que] quatre
bras !”

Le Bienheureux Seigneur dit :

47 Par ma faveur, 6 Arjuna, et grice a ma puissance, je t’ai
montré cette forme supréme, de nature ardente, universelle,
infinie, primordiale, qui est mienne et qui n’a, jusqu’a ce jour,
jamais été vue par un autre que toi.

48 Ce ne sont ni les Veda ni les sacrifices ni les études savantes
ni les aumones ni les ceuvres rituelles ou les austérités qui rendent
possible a tout autre que toi de me contempler sous cette forme
dans le monde des hommes, 6 héros insurpassable d’entre les

Kuru!

49 Ne tremble pas, ne tombe pas dans ’égarement a la vue de
cette mienne forme redoutable. Libre de crainte, I’esprit joyeux,
contemple derechef cette forme qui est bien la mienne.

Safijaya dit :

50 Visudeva, s’étant adressé en ces termes a Arjuna, lui montra
de nouveau sa forme accoutumée et le rassura dans son effroi en
assumant une fois encore, lui, le grand Etre, sa forme corporelle
bénigne.

Arjuna dit :

51 En voyant cette bénigne forme humaine qui est tienne,

Janirdana, je retrouve maintenant mes esprits et je rentre dans
mon état naturel.

Le Bienheureux Seigneur dit :

52 Tu as vu cette forme si difficile a voir qui est mienne. Les
dieux eux-mémes ne cessent d’aspirer a la contemplation de cette
forme.

53 Ni les Veda, ni les austérités, ni les aumodnes ou les sacrifices
ne donnent la possibilité de me contempler sous cette forme ou tu
m’as vu,

54, mais seule une dévotion [qui ne détourne son regard] vers
nul autre me rend possible a connaitre et a pénétrer réellement, 6
Arjuna, Tourment de tes ennemis !

55 Celui qui me dédie les ceuvres qu’il accomplit, celui dont je
suis la fin supréme, mon dévot, libre de tout attachement et de
toute hostilité a ’égard de ensemble des étres, c’est celui-la qui
vient a moi, 6 PiAndava !



Chant Xl
Arjuna dit :
1 De ceux qui, perpétuellement unifiés, te servent avec dévotion

ou de ceux qui honorent I’Impérissable non manifesté, quels sont
les meilleurs experts en yoga ?

Le Bienheureux Seigneur dit :

2 Ceux qui, unifiés, absorbant en moi leur esprit, m’adorent
constamment, et qui possédent une foi extréme, ceux-la sont, a
mes yeux, les yogin les plus accomplis.

3-4 Mais ceux qui honorent I'Impérissable indéfinissable et
non-manifesté, omniprésent, inconcevable, inaltérable, immobile
et ferme, [tout] en réprimant de toutes parts la troupe de leurs
fonctions sensibles et maintenant leur pensée égale en tous points,
ceux-la, dans leur passion pour le bien de tous les &tres, c’est a
moi-méme qu’ils accédent.

5, Mais ceux dont le cceur s’attache au non-manifesté, leur
peine ’emporte de beaucoup, car la voie du non-manifesté est d’un
accés douloureux et difficile pour les étres liés a un corps.

6-7 Mais ceux qui déposent en moi tous leurs actes, qui n’ont
pas d’autre joie que moi et m’adorent en recueillant en moi leur
pensée par une discipline exclusive, pour eux, je suis celui qui les
retire promptement de ’océan de la transmigration et de la mort
ceux-1a, fils de Prth4, qui inseérent en moi leur ceeur.

8 Place en moi ta pensée, introduis en moi ton jugement, tu
demeureras en moi ; sur ce point, il n’y a pas de doute.

9 Au cas ou tu ne pourrais pas stabiliser fermement en moi ta
pensée, Dhanamjaya, alors, cherche a m’atteindre par la discipline
d’une pratique assidue.

10 Au cas ou tu ne serais pas non plus apte a la pratique
assidue, prends-moi pour fin ultime de tes actions. Rien qu’en me
dédiant tes actes, tu obtiendras la perfection.

11 Au cas ou tu ne pourrais méme pas faire cela, aie recours a la
discipline de 'union avec moi; te maitrisant, pratique I’abandon
total du fruit de tes actions.

12, Car la connaissance vaut mieux que la pratique assidue ; le
recueillement Pemporte sur la connaissance, ’abandon des fruits
de Pacte sur le recueillement. La paix suit immédiatement cet
abandon.

13-14 Ne portant de haine a aucun étre; amical et
compatissant, détaché du mien et du moi, égal dans la douleur et



le plaisir, patient, toujours satisfait, ce yogin maitre de soi dont la
résolution est ferme, Pesprit et le jugement fixés sur moi, celui-la,
mon dévot adorateur, m’est cher.

15 Celui devant qui le monde ne tremble pas de peur et qui n’a
pas peur du monde, qui est affranchi de la joie, de la colére et de la
crainte, celui-la m’est cher.

16 Qui est indifférent, pur, capable, non engagé, qui abandonne
toute entreprise, celui-la, mon dévot adorateur, m’est cher.

17 Celui qui n’exulte pas, qui ne hait pas, ne s’afflige pas,
n’aspire a rien, qui se désintéresse de la prospérité comme de
Pinfortune, celui-la, mon dévot adorateur, m’est cher.

18-19 Celui qui est le méme a ’égard de ’ennemi et de ’ami, et
ainsi qu’a ’égard de ’honneur et du déshonneur, qui demeure le
méme dans le froid et le chaud, le plaisir et la douleur, libre
d’attachement, égal dans le blime et dans la louange, silencieux,
content de tout — quoiqu’il arrive —, sans demeure [fixe], la
pensée ferme, plein de dévotion, cet homme m’est cher.

20 Quant a ceux qui servent avec honneur cette sainte vérité,
telle que [je P’ai] dite, plein de foi, me prenant pour fin supréme,
ceux-la, mes dévots, me sont excessivement chers.

Chant Xill

Le Bienheureux Seigneur dit :

1 Ce corps, 6 fils de Kunti, est appelé « le champ ». Celui qui le
connait, les experts en la question le déclarent « connaisseur du
champ ».

2 Et sache-le, Bhiratide, je suis moi aussi connaisseur du
champ a P’intérieur de tous les champs. La connaissance du champ
et du connaisseur du champ, c’est la ce que jestime la
connaissance [par excellence].

3 Ce champ, a qui il appartient, quel il est, a quelles
transformations il est sujet, d’ou il est; le connaisseur du champ,
qui il est, quelle est sa puissance, tout cela, en résumé, apprends-le
de moi.

4 Les sages inspirés ont bien des fois séparément chanté cette
science en des compositions métriques variées, et aussi par les
mots des aphorismes du Brahman, composés suivant Pordre des
raisons et dont le sens est bien déterminé.

5-6 Les grands éléments, la fonction du « Je», Pintelligence
déterminatrice et le non-manifesté, les onze sens et les cinq
domaines sensibles, désir, aversion, plaisir et douleur,



Passemblage corporel, la sensibilité, la résistance, tel est le «
champ » énoncé en résumé, avec ses transformations.

7-8-9-10-11 [Pratiquer] modestie, franchise, non-violence,
patience, rectitude, service pieux du maitre, pureté, constance,
malitrise de soi, détachement des objets sensibles et détachement
du moi, constater les déficiences et les maux inhérents a la
naissance, a la mort, a la vieillesse et a la maladie, s’abstenir de cet
attachement qui rend passionnément lié a fils, épouse, maison ou
toute autre possession [garder] une constante égalité d’esprit en
face des événements, qu’ils soient en accord ou en désaccord avec
nos désirs [s’adonner] sans infraction a la dévotion pour ma
personne, a Pexclusion de tout autre lien, rechercher les lieux
retirés avec dégoit de la société des hommes, s’appliquer de fagon
permanente a la connaissance de soi [avoir] Pintuition de ce que
signifie la connaissance du réel, voila ce qu’on proclame la
connaissance et ce qui s’en écarte est ’'inconnaissance.

12 Je vais maintenant énoncer ce connaissable par la
connaissance duquel on obtient ce qui est immortel : le Brahman
sans commencement, supréme ; on le dit ni étre, ni non-é&tre.

13 Partout il a mains et pieds, partout yeux, tétes, bouches ;
partout, doué du pouvoir d’audition, il se dresse dans le monde,
enveloppant toutes choses.

14 Les propriétés de tous les sens le manifestent, mais il est
dépourvu de tout sens, sans attachement, il porte tout et, sans
qualité, il expérimente les qualités.

15 Extérieur et intérieur aux étres, immobile et mobile, a cause
de sa subtilité il est incompréhensible ; il est loin et il est tout
proche.

16 Indivisible, il se présente comme divisé entre les étres ;
conservateur des é&tres est ce connaissable [et aussi] grand
dévorateur et doué de souveraine puissance créatrice.

17 On le dit lumiére des lumieres, par-dela les téncbres ; il est la
connaissance, lobjet de la connaissance et le but de la
connaissance. Il demeure dans le ceeur de chacun en particulier.

18 Ainsi le champ et pareillement la connaissance et le
connaissable sont énoncés en résumé. Mon pieux adorateur,
sachant cela, accéde 2 mon étre.

19 Sache que la nature naturante et la monade spirituelle sont
Pune et DPautre sans commencement, et sache que les
modifications et les qualités sont produites par la nature.



20 La nature est appelée cause en tant qu’elle assume les
fonctions d’agent dans le rapport des antécédents aux effets ; la
monade spirituelle est appelée cause en tant qu’elle assume la
fonction de sujet affectif des plaisirs et des douleurs.

21 C’est en effet dans la mesure ou elle réside dans la nature
que la monade spirituelle fait Pexpérience affective des qualités
produites par la nature. L’attachement qu’elle porte aux qualités
est cause productrice relativement a ses naissances en de bonnes
ou mauvaises matrices.

22 Spectateur, consentant, soutien, sujet affectif, grand
seigneur, supréme Soi: ainsi appelle-t-on aussi la monade
spirituelle, quand elle réside en un corps.

23 Celui qui connait ainsi la monade et la nature avec ses
qualités, de quelque maniére qu’il se comporte, il ne renait plus.

24 Certains voient le Soi par le Soi au moyen du recueillement,
d’autres par la discipline de la spéculation métaphysique, et
d’autres par la discipline de Paction.

25, Mais d’autres [encore], incapables de telles réussites de
pensée autonome, offrent le service du culte aprés avoir regu
d’autres Penseignement. Eux aussi, totalement dévoués a cette
révélation, passent au-dela de la mort.

26 Chaque fois qu’il nait un étre, animé ou inanimé, sache,
Taureau des Bharata, que c’est par P'union du champ et du
connaisseur du champ.

27 Celui-la voit vraiment qui voit le Souverain Seigneur résidant
également dans tous les étres périssables alors qu’il est, lui,
impérissable.

28 Voyant le Seigneur établi partout de la méme maniére, il ne
se fait aucun mal a lui-méme ; par suite, il atteint le but supréme.

29 Celui qui voit que les actes sont produits par la nature, et
aussi que le Soi n’est pas agent, celui-la voit [juste].

30 Quand il vient a découvrir que la distinction des étres se
fonde sur P'unité et n’est qu’une simple expansion de celle-ci, alors
il accede au Brahman.

31 Parce que sans commencement et sans qualités, le supréme
Soi est immuable ; méme quand il réside dans le corps, 6 fils de
Kunti, il n’agit pas, il n’est pas souillé.

32 De méme que, du fait de sa subtilité, ’éther partout répandu

n’est pas souillé¢, de méme le Soi, établi partout dans le corps, n’
[en] est pas souillé.



33 De méme que le soleil illumine a lui seul ce monde tout
entier, de méme le possesseur du champ éclaire tout le champ, 6
Bharatide !

34 Ceux qui pergoivent par Peeil de la connaissance que le
champ et le connaisseur du champ sont ainsi différents, de méme
que la délivrance de la nature et des étres, ceux-la vont au [terme]
supréme.

Chant XIV

Le Bienheureux Seigneur dit :

1 Je tenseignerai encore la connaissance qui dépasse les
connaissances, [celle] qui est supréme. L’ayant connue, tous les
Sages s’en sont allés de ce bas monde a la perfection supréme.

2 Prenant appui sur cette connaissance, accédant a I'identité de

nature avec moi, ils ne [re] naissent pas — fiit-ce a la grande
création cosmique — ils ne chancellent pas fiit-ce a 'universelle
dissolution.

3 Le grand Brahman joue pour moi le réle de matrice. C’est en
lui que je dépose Pembryon ; c’est de lui que tous les étres tirent
leur origine, 6 Bhiratide !

4 Les étres qui ont une forme, 6 fils de Kunti, en quelque
matrice qu’ils se produisent, le grand Brahman est leur matrice
[commune] et moi leur pére, donneur de semence.

5 Sattva, rajas, tamas : telles sont les qualités issues de la nature
naturante ; ce sont elles qui enchainent au corps P'immuable
incorporé.

6 Parmi elles le sattva, en raison de son caractére immaculé, est
lumineux et exempt de mal. C’est par ’attachement au plaisir qu’il
enchaine et par ’attachement a la connaissance, 6 héros sans
tache !

7 Sache que le rajas est de I’essence de la passion, qu’il est la
source de la concupiscence et de Pattachement; il enchaine
Pincorporé par ’attachement a ’action, 6 fils de Kunti!

8 Quant au tamas, sache qu’il nait de ’ignorance et qu’il égare
tous les étres incarnés. Il enchaine, 6 Bharatide, par Perreur, la
paresse et la torpeur.

9 Le sattva attache au plaisir, le rajas a P’acte, 6 Bharatide !
quant au tamas, en vérité, obnubilant la connaissance, il attache a
Perreur.



10 C’est en dominant le rajas et le tamas que le sattva prévaut ;
c’est ce que fait le rajas en dominant sattva et tamas et,
pareillement, le tamas, quand il domine sattva et rajas.

11 Lorsque, dans ce corps, la lumiére-connaissance se produit a
toutes les portes [des sens], on doit savoir, en vérité, que le sattva a

A

crii.

12 L’avidité, P’agitation, les actions entreprises, le non-repos
dans Paction, le désir ardent se produisent quand le rajas a crd, 6
Taureau des Bharata !

13 D’éclipse [de toute lumiére], I’inactivité, 1’indolence,
Pégarement se produisent quand le tamas a crd, 6 toi qui réjouis
les Kuru!

14 Or, quand le sattva a crii et que meurt le porteur du corps, il
arrive alors aux mondes sans souillure de ceux qui connaissent le
Supréme.

15 Quand le rajas a crii et que meurt le porteur du corps, il [re]
nait

parmi ceux qui s’adonnent a P’action. De méme, s’il meurt
quand le tamas a crq, il [re] nait parmi les matrices des égarés.

16 On dit que le fruit sans tache de Pacte bien fait est
sattvique, que le fruit du rajas est douleur et le fruit du tamas est
Pignorance.

17 Du sattva nait la connaissance, du rajas la convoitise ; la
négligence et ’égarement procédent tous deux du tamas, ainsi que
Pignorance.

18 Ceux qui résident en sattva se tiennent en haut, les
rajasiques se tiennent au milieu, les timasiques, qui demeurent
dans le mode d’existence de la qualité inférieure, vont vers le bas.

19 Quand le voyant découvre qu’il n’y a pas d’autre agent que
les qualités et qu’il connait celui qui est étranger aux qualités, il
accéde [lors] a mon étre.

20 Ayant dépassé les trois qualités qui produisent le corps,
Pincorporé, délivré de la naissance, de la mort, de la vieillesse et de
la douleur accéde a 'immortel.

Arjuna dit :

21 Quelles sont les marques caractéristiques de ’homme qui a
dépassé les trois qualités, 6 Seigneur ? Comment se conduit-il ? Et
comment dépasse-t-il ces trois qualités ?

Le Bienheureux Seigneur dit :



22 O fils de Pandu, ni la lumiére, ni Pactivité, ni méme
Pégarement ne sont pour lui objets d’aversion quand ils sont en
exercice, ni objets d’attirance quand ils ne s’exercent pas.

23-24-25 Celui qui, demeurant assis, comme indifférent, n’est
pas ébranlé par les qualités et qui, se disant « ce sont les qualités
en exercice », demeure ferme [et] ne bronche pas, qui, égal dans le
plaisir et la douleur, restant en soi-méme, tient pour égaux la
glébe, une pierre ou de lor, qui regarde comme équivalents
Pagréable et le désagréable, ce sage pour qui sont pareils blime et
louange personnels, celui qu’égards et mépris laissent indifférents,
qui est le méme envers les partis ami ou ennemi et qui renonce a
toute entreprise, c’est lui qu’on dit avoir dépassé les qualités.

26 Et celui qui me rend un culte par le moyen d’une dévotion

sans défaillance, quand il a dépassé les qualités, il est apte a
s’absorber en Brahman.

27, Car c’est moi le fondement du Brahman, de Pimmortel, de
Pimmuable, de ’ordre éternel, de la béatitude absolue.

Chant XV

Le Bienheureux Seigneur dit :

On parle d’un figuier sacré impérissable dont les racines sont
en haut et les branches en bas, dont les feuilles sont les métres
védiques. Celui qui le connait connait le Veda.

2 Ses branches s’étendent vers le bas et vers le haut; elles
croissent a partir des qualités, ont les objets sensibles pour
bourgeons. Vers le bas ses racines, entrainées par le lien des actes,
se prolongent dans le monde des hommes.

3-4 On ne pergoit pas ici-bas sa forme ainsi décrite, non plus
que sa fin, son commencement ou sa croissance. Quand, au
moyen d’un instrument tranchant — le détachement — on a coupé
le figuier sacré aux racines complétement poussées, il faut ensuite
rechercher ce lieu d’ou, quand on I’a atteint, on ne revient plus [en
disant] «je me confie a la Personne primordiale, de qui est émané
Pantique impulsion créatrice. »

5 Affranchis de Porgueil et de Pillusion, victorieux du vice de
Pattachement, toujours préoccupés du Soi, ceux qui se sont
débarrassés des désirs, délivrés des couples des contraires —
plaisir, douleur, etc. — accédent a Pimmuable.

6 Ni le soleil, ni la lune, ni le feu ne Péclairent, ce [lieu], d’ou
Pon ne revient pas quand on y est parvenu : c’est mon supréme
séjour.



7 Une partie de moi-méme — éternelle —, devenue un vivant
dans le monde des vivants attire a soi les sens dont le sens interne
est le sixiéme, et qui sont inhérents a la nature naturante.

8 Chaque fois que lui, leur maitre, entre dans un corps ou en
sort, les prenant avec lui, il les emmene, comme le vent entraine
les odeurs hors de leur support.

9 Etabli dans Poreille, le toucher, le goit, Podorat et ’esprit, le
maitre use des objets sensibles.

10 Qu’il sorte du corps, y séjourne ou, associé aux qualités, y
jouit du sensible, les gens égarés ne le découvrent pas, mais ceux
qui possedent ’ceil de la connaissance le voient.

11 Les yogin qui s’y efforcent le voient aussi, présent en eux-
mémes. Mais quelque effort qu’ils fassent, les étres dépourvus de
spiritualité, et dont la vraie personnalité demeure inaccomplie,
ceux-la ne le voient pas.

12 Cette splendeur qui, incorporée dans le soleil, illumine la
totalité de 'univers, et cette splendeur qui est dans la lune et dans
le feu, sache qu’elle est mienne.

13 Pénétrant la terre, c’est moi qui soutiens les étres de mon
énergie et, en tant que Soma dont la séve est ’essence, c’est moi
qui nourris toutes les plantes.

14 C’est moi qui, en tant que Vaisvidnara, a demeure dans le
corps de tous les étres animés, associé aux souffles expiré et
inspiré, digere la quadruple espéce de nourriture.

15 Entré dans le cceur de chacun, de moi [proviennent] la
mémoire, la connaissance et le raisonnement négatif. C’est moi
que tous les Veda révelent; je suis Pauteur du vedanta et le
connaisseur du Veda.

16 Ces deux principes spirituels sont dans le monde: le
périssable et Pimpérissable. Le périssable, ce sont tous les étres.
Celui qui se tient au sommet, on ’appelle I’impérissable.

17, Mais il est un autre principe spirituel, supréme, appelé le
Soi souverain, qui, pénétrant les trois mondes, les soutient, lui, le
Seigneur immuable.

18 Puisque je dépasse le périssable et que je suis aussi supréme
par rapport a Pimpérissable, pour cette raison, on me célébre dans
le monde et dans le Veda comme la Personne supréme.

19 Celui qui, libre d’égarement, me connait ainsi comme la
Personne supréme, celui-la, omniscient m’adore de tout son étre, 6
Bhiratide !



20 Tel est ’enseignement trés secret que je viens de te donner,
6 sans tache ! quand on a compris cela, on accéde a I’éveil et 'on a
accompli sa tAche, 6 Bharatide !

Chant XvI

Le Bienheureux Seigneur dit :

1-2-3 L’intrépidité, la pureté lumineuse du sattva, la fermeté
dans la connaissance et la concentration, la libéralité, la maitrise
de soi, le sacrifice, ’étude, la mortification, la droiture, la non-
violence, la véracité, ’absence de colére, le renoncement, la paix,
Pabsence de calomnie, la pitié a I’égard des étres, ’absence de
convoitise, la douceur, la modestie, la pondération, ’énergie, la
patience, I’endurance, la fermeté, la pureté, la bienveillance,
P’absence de vanité sont le fait de qui est destiné de naissance a la
condition divine, 6 Bharatide !

4 La fausseté, ’arrogance, Pinfatuation, la colére, la dureté et
Pignorance sont le fait de celui qui est destiné de naissance a la
condition asurique, 6 fils de Prtha!

5 La condition divine est tenue pour préparer a la délivrance,
Pasurique a la servitude. Ne t’afflige pas, 6 fils de Pandu, tu es né
pour la condition divine.

6 Il existe en ce monde deux séries de créatures : la divine et
Pasurique. Je viens de t’enseigner la divine en détail : apprends de
moi ce qu’est ’dsurique, 6 fils de Prtha !

7 Les gens de condition asurique ne connaissent ni [les normes
de] Pactivité ni [celles du] non-agir. On ne trouve en eux pas plus
de pureté que de bonne conduite ou de véracité.

8 Ils professent que I'univers est sans réalit¢, sans fondement,
sans un Seigneur souverain, sans cohésion réciproque de ses
éléments et n’a que le désir — et quoi d’autre ? — pour seule
cause.

9 S’obstinant en cette vue, ces étres de peu d’intelligence qui
ont ruiné leur Soi, naissent pour la perte du monde, violents et
funestes en eux-mémes.

10 Ne comptant que sur le désir, insatiables, doués de fausseté,
d’orgueil, de passion, adoptant, sous ’effet de ’égarement, une
conduite mauvaise, ils vont, agissant selon des coutumes impures.

11-12 Rivés a une inquiétude incommensurable qui n’a de
terme qu’a leur mort, avec pour fin ultime la jouissance des objets
de leur passion, convaincus que c’est la la mesure [de toutes
choses], enchainés par des centaines d’espoirs entravants, avec



pour voies [d’élection] la convoitise et la colere, ils s’évertuent a
obtenir la jouissance des objets de leurs désirs [et] a accumuler
injustement des richesses.

13 «j’ai acquis ceci aujourd’hui; j’obtiendrai cet objet que je
souhaite. » «J’ai tant de bien : j’aurai encore tant [d’autres] biens
en sus. »

14 « J’ai tué cet ennemi ; j’en tuerai encore d’autres. » « je suis le
maitre. » « J’ai toute jouissance. » «j’ai atteint le succés complet. Je
suis fort. Je suis heureux. »

15 «Je suis riche. » «Je suis de noble extraction. » « Quel autre
m’est

pareil ? » «J’offrirai des sacrifices. Je ferai des largesses. Je me
réjouirai. » Voila ce qu’ils disent dans P’égarement de [leur]
ignorance.

16 Troublés par la multitude de leurs pensées, enveloppés dans
les réts de Pégarement, attachés a jouir des objets de leurs
passions, ils tombent dans Penfer impur.

17 Infatués d’eux-mémes, raidis dans leur prétention, dotés de
richesses, d’orgueil et de passions, ils offrent avec hypocrisie et
sans conformité aux saintes régles, des sacrifices qui n’ont de tel
que le nom.

18-19 Adonnés a ’égoisme, a la force, a ’orgueil, a la libido et a
la colére, me haissant en leur corps et en celui des autres étres,
envieux, ces gens haineux, les derniers des hommes, je les rejette
incessamment, ces €tres impurs, dans des matrices dsuriques.

20 Accédant de naissance en naissance a une matrice asurique,
ces égarés, fils de Kunti, sans jamais réussir a m’atteindre, vont
ensuite a une voie inférieure.

21 Voici la triple porte de Penfer qui détruit le Soi : libido, colére
et aussi convoitise ; on doit renoncer a cette triade.

22 O fils de Kunti, Phomme qui s’est échappé de ces trois
portes des ténébres approche de son bien, puis va a [son] ultime
fin.

23 Quiconque, abandonnant les prescriptions des traités
[traditionnels], agit sous ’empire du désir, celui-la n’obtient ni
petfection, ni bonheur, ni fin ultime.

24 C’est pourquoi, en ce qui concerne ce qu’il faut faire et ne
pas faire, les traités sont la mesure des choses. C’est en
connaissant ce qu’énoncent les injonctions sacrées qu’il te faut
agir ici-bas.



Chant XVl
Arjuna dit :
Ceux qui, ayant rejeté les ordonnances des traités, sacrifient

pleins de foi, quel est leur état, 6 Krsna ? Est-il [de Pordre] du
sattva, du rajas ou du tamas ?

Le Bienheureux Seigneur dit :

2 De trois sortes est la foi des Ames incarnées ; elle provient de
leur nature individuelle : sittvique, rijasique, tamasique. Ecoute,
[je] Penseigne].

3 La foi de chacun, Bhiratide, est conforme a [son] étre. Cet
homme que voici est plein de foi. Cest ce que I’on croit que 'on

est.

4 Les étres sittviques sacrifient aux dieux, les étres rajasiques
aux yaksa et raksas; quant aux autres, les étres timasiques, ils
sacrifient aux trépassés et aux troupes de spectres.

5-6 Les gens qui pratiquent une austérité terrible en désaccord
avec les prescriptions des traités, pleins de fausseté et d’égoisme,
habités par la force brute du désir et de la passion, ces insensés
torturent le groupe des éléments sis en leur corps, et moi aussi, qui
réside en leur corps : sache que leurs convictions sont dsuriques.

7 La nourriture préférée de chacun reléve également des trois
sortes ainsi que les sacrifices, les austérités, les dons ; écoute cette
division qui est leur.

8 Ces nourritures sont chéres aux personnes vertueuses qui
accroissent la durée de la vie, la vertu, la force, la santé, ’euphorie,
la joie, et qui sont savoureuses, onctueuses, substantielles et
agréables.

9 Les nourritures améres, acides, salées, chaudes a Pexcés,
piquantes, apres, briilantes sont celles que souhaitent les étres
passionnés ; elles produisent malaise, peur et maladie.

10 Ce qui a déja servi, dont la saveur s’en est allée, ce qui est
fétide ou rassis, et méme les restes impurs, tel est ’aliment cher
aux étres timasiques.

11 Le sacrifice offert par qui n’en attend aucune récompense et
Paccomplit en considération de la régle sacrée, Pesprit concentré
sur cette seule pensée. « Il faut sacrifier », sans rien de plus, voila le
sacrifice sattvique.

12 O meilleur des Bharatides, tiens pour passionnel le sacrifice
offert avec la pensée des avantages qu’il procure ou méme par
[simple] ostentation.



13 On appelle tAmasique le sacrifice déréglé, sans largesses de
nourriture, sans formules sacrées, sans honoraires [pour les
prétres], et dépourvu de foi.

14 Le culte rendu aux dieux, aux deux-fois-nés, aux maitres
spirituels, aux sages, la pureté, la rectitude, la chasteté et la non-
nuisance : voila ce qu’on appelle ascése corporelle.

15 Le langage qui ne trouble ni ne blesse, qui est véridique,
agréable et bénéfique, ainsi que ’étude personnelle assidue, c’est
l1a ce qu’on appelle « ascése de parole ».

6 La claire sérénité de DPesprit, la douceur, la réserve
silencieuse, la maitrise de soi, la pureté des sentiments, c’est la ce
qu’on nomme « ascése mentale ».

17 Cette triple austérité, quand elle est pratiquée avec la foi la
plus haute par des gens qui n’en attendent aucune récompense et
qui sont recueillis, on ’appelle sattvique.

18 L’austérité que ’on pratique pour obtenir honneurs, égards,
vénération, ou par ostentation, ici-bas, on la déclare rijasique,
instable, éphémeére.

19 L’austérité que Pon pratique avec une obstination aveugle,
en se torturant soi-méme, ou en vue d’anéantir autrui, on la
déclare tAmasique.

20 Le don fait avec la seule pensée qu’il faut donner [méme] a
qui n’est pas [votre] bienfaiteur, don effectué aux lieu et temps
convenables en faveur d’un bénéficiairte convenable, on le tient
pour sittvique.

21, Mais le don pratiqué, soit en retour d’un bienfait, ou bien a
contreceeur ou en considération d’un bénéfice, ce don est tenu
pour rajasique.

22 Le don qui n’est pratiqué ni au lieu, ni au temps convenable,
ni en faveur d’un bénéficiaire convenable, [ou fait] sans égards,
avec mépris, ce don est déclaré tamasique.

23 «OM» «Tat!» «Sat!»: telle est la triple désignation
traditionnelle du Brahman. C’est par elle que furent jadis institués
les brahmanes, les Veda et les sacrifices.

24 En conséquence, chez ceux qui professent le Brahman, c’est
toujours aprés I’énonciation de OM qu’on procede aux ceuvres du
sacrifice, du don et de P’ascése telles que les enjoignent les regles
[concernant les rites].

25 Aprés Pénonciation de «tat», et sans considérer aucun
avantage, ceux qui aspirent a la délivrance pratiquent les ceuvres
diverses du sacrifice, de I’ascése et du don.



26 On emploie 'expression « sat» en référence au fait d’étre
réellement et d’étre bon ; on emploie pareillement le mot sat, 6 fils
de Prthi, en référence a une ceuvre louable.

27 La persévérance dans le sacrifice, ’ascese et le don se dit
encore « sat» ; on nomme aussi sat ’action qui a un tel but.

28 Toute ceuvre [accomplie] sans foi : libation, don, ascése ou
pratique est dite « asat», 6 fils de Prtha; elle n’existe ni aprés la
mort, ni ici-bas.

Chant XVIlI

Arjuna dit :

Je voudrais savoir bien distinctement [Seigneur] aux grands
bras, la nature réelle du renoncement et celle de I’abandon, 6
Hrsikesa, destructeur de Kesin !

Le Bienheureux Seigneur dit :

2 Les sages inspirés connaissent le « renoncement » comme le
rejet des actions intéressées. Les experts appellent « abandon »
Pabandon des fruits de toute espéce d’action.

3 Certains penseurs proclament qu’il faut rejeter P’action
[purement et simplement], car elle est, disent-ils,
[intrinséquement] viciée. Et d’autres assurent qu’il ne faut pas
rejeter les ceuvres que sont le sacrifice, le don et ’ascese.

4 Entends ici, de ma bouche, 6 meilleur des Bharatides, ce qui
est certain au sujet de ’abandon : on déclare, en effet, 6 Tigre
entre les hommes, que ’abandon est de trois espéces.

5 Les ceuvres que sont sacrifice, don et ascése, ne doivent pas
étre rejetées, mais obligatoirement accomplies. Le sacrifice, le don
et Pascese sont des moyens de purification aux yeux des penseurs
[avisés].

6, Mais ces ceuvres elles-mémes doivent &tre accomplies en
rejetant tout attachement et en renongant a leurs fruits : tel est, fils
de Prtha, mon jugement certain et définitif.

7 Il ne convient certes pas de renoncer a une ceuvre prescrite.
C’est de ’égarement que procéde, en ce qui la concerne, Pattitude
de rejet ; elle est stigmatisée comme tamasique.

8 Si I’on abandonne P’action en disant qu’elle est douloureuse et
par crainte d’une peine corporelle, on pratique un abandon
rajasique et on ne recueille pas le fruit de son abandon.



9 L’action prescrite dont on s’acquitte dans la seule pensée
qu’il faut ’accomplir, écartant tout attachement et sans considérer
son fruit, c’est 1a, Arjuna, ’abandon tenu pour sattvique.

10 L’abstinent n’a pas d’aversion pour les actions pénibles et
n’éprouve pas d’attrait pour les actions plaisantes. Il est imbu de
sattva, sage, et tous ses doutes sont tranchés.

11 11 est impossible, en effet, que, portant un corps, on rejette
complétement les actes. Mais celui qui abandonne le fruit des
actes, c’est lui qu’on appelle « abstinent ».

12 Le fruit de ’acte est de trois sortes : désirable, indésirable ou
mixte ; il échoit aprés la mort a qui ne le rejette pas, mais jamais
aux ames renoncées.

13-14 Apprends donc de moi, 6 guerrier aux grands bras, les
cinq causes suivantes; elles sont énoncées dans les doctrines
samkhya et [operent] pour Paccomplissement de tous les actes. Ce
sont : le pouvoir, puis ’agent, instrument — de diverses sortes —
les gestes distincts d’exécution de multiples especes, enfin vient
un autre, le cinquiéme, le destin.

15 Quelque action qu’un homme entreprenne, qu’elle soit
corporelle, vocale ou mentale, qu’elle soit correcte ou pervertie, ce
sont bien la les cinq causes.

16 Tel étant le cas, celui qui considére comme agent le seul Soi,
ce faible d’esprit, en raison de Pimmaturité de son jugement, ne
voit pas réellement.

17 Celui dont le comportement n’est pas égocentrique et dont
la pensée n’est pas souillée, quand bien méme il tuerait [tous] ces
mondes, il ne tue pas et n’est pas enchainé.

18 Connaissance, connaissable et sujet connaissant constituent
la triple incitation a P’action. I’organe, I’action et ’agent forment
Pensemble a trois éléments de Paction.

19 La connaissance, ’action et ’agent sont de trois sortes selon
la différenciation qu’y introduit la prédominance de P'une des
qualités. Cela est expliqué par ’énumération des qualités.

20 Cette connaissance par laquelle on considére dans tous les
étres une essence unique, immuable, indivise dans les é&tres
divisés, sache qu’elle est sattvique.

21, Mais cette connaissance, qui identifie une a une des
essences variées et différentes en toutes choses, sache qu’elle est
rajasique.



22 Qyant a celle qui, sans raison, s’attache a un effet [extérieur]
et a un seul, comme s’il était le tout, [celle] dont ’objet est irréel,
on P’appelle timasique.

23 I’action prescrite, libre de tout attachement, accomplie sans
passion ni haine par un agent qui se désintéresse de son fruit, on
la dit sattvique.

24, Mais, d’autre part, cette action qui est accomplie avec
beaucoup d’efforts par un agent aspirant a la volupté, ou égoiste,
on Pappelle rajasique.

25 L’action entreprise aveuglément, sans en considérer les
conséquences, les pertes qu’elle entraine, les dommages qu’elle
fait subir, la force qu’elle requiert, on ’appelle timasique.

26 L’agent libre d’attachement, qui ne dit pas «Je», qui est
doué de fermeté, de courage, et que ne touchent ni succés ni
échec, on le dit sattvique.

27 L’agent passionné, désireux d’obtenir le fruit de Paction,
avide, enclin a la violence, impur, sujet a la joie et au chagrin est
réputé rijasique.

28 DL’agent reldché, vulgaire, figé d’orgueil, perfide,
malhonnéte, indolent, déprimé et hésitant est dit tAmasique.

29 Ecoute, selon les qualités, la triple différenciation du
jugement et de la fermeté, tandis que je P’énonce de fagon
exhaustive et point par point, 86 Dhanamjaya !

30 Savoir discerner P’agir et le non-agir, ce qu’il faut faire et ce
qu’il ne faut pas faire, ce qu’on doit craindre et ce qu’on ne doit
pas craindre, la servitude et la délivrance, ce jugement-la est
sattvique, O fils de Prtha !

31 Ce par quoi 'on connait — mais incorrectement — ce qui
est licite et ce qui est illicite religieusement parlant, ce qui est a
faire ou a ne pas faire, C’est la le jugement rijasique, 6 fils de
Prtha!

32 [Celui de qui] le jugement est enveloppé d’obscurité, qui
estime licite lillicite et [tient] sur les objets une opinion a Pinverse
[du droit sens], celui-la est dit timasique.

33 La ténacité qui, avec une maitrise sans reliche, soutient les
activités de P’esprit, les souffles vitaux et les sens, cette ténacité est
dite sittvique, 6 fils de Prtha!

34, Mais la ténacité par laquelle, d Arjuna, un étre qui aspire
avec beaucoup d’attachement aux fruits de ses ceuvres soutient ses
devoirs, plaisirs ou intéréts, cette [ténacité], fils de Prtha, est
rajasique.



35 Et cette obstination tenace a ne pas se débarrasser de la
somnolence, de la crainte, du chagrin, de la dépression et de
Pivresse, celle-ci, stupide, est tAimasique.

36-37 Et maintenant, 6 Taureau des Bharatides, apprends de
ma bouche les trois espéces de bien-étre. Celui ou 'on se complait
par un exercice assidu et ou Ion ne parvient pas au terme de la
souffrance, qui au commencement parait un poison et, au terme
de la transformation, semble de IPambroisie, voila ce qu’on
proclame le bien-étre sittvique, qui nait de la transparence d’une
intelligence [fixée] sur le Soi.

38 Le bien-étre procuré par la conjonction des sens et des
objets sensibles qui, au commencement, semble de ’ambroisie et,
au terme de la transformation, parait un poison, on le tient pour
rijasique.

39 Le bien-étre qui, au commencement et par la suite, continue
d’égarer ’ame et procéde de la torpeur, de la mollesse et de la
négligence, celui-1a, on ’appelle timasique.

40 Il n’est pas d’étre sur terre ni dans le ciel qui puisse étre
affranchi de ces trois qualités constitutives nées de la nature.

41 O Tourment de tes ennemis, les devoirs des brihmanes,
ksatriya, vaisya et sidra se répartissent en fonction des qualités
primordiales dont naissent leurs caracteres distinctifs.

42 Sérénité, maitrise de soi, pureté, patience, rectitude,
connaissance acquise [des textes saints], intuition spirituelle,
piété, tels sont, du fait de leur nature méme, les devoirs des
brahmanes.

43 Héroisme, fougue, fermeté, adresse, [refus de] fuir dans le
combat, libéralité, autorité, tels sont, du fait de leur nature, les
devoirs des ksatriya.

44 Labourage, garde du bétail, négoce, tels sont les devoirs
naturels des vaisya; quant aux devoirs des sfidra, d’aprés leur
nature [méme], ils se contentent de servir.

45 L’homme qui se complait a son devoir particulier atteint la
perfection. Ecoute comment, par cette complaisance a son devoir
propre, il trouve cette perfection.

46 Cest en honorant par Pexécution de son devoir propre ce
d’ot procédent tous les étres et par quoi tout cet univers est sous-
tendu que ’homme atteint la perfection.

47 Mieux vaut, méme de fagon défectueuse [s’acquitter] de son
devoir propre plutét que, correctement, d’un devoir étranger. En



accomplissant ’ceuvre prescrite par sa propre nature, on ne tombe
en aucune faute.

48 O fils de Prth4, on ne doit pas abandonner son devoir
naturel, méme si Pon s’en acquitte médiocrement, car toute
entreprise s’entoure de défauts, comme le feu s’entoure de fumée.

49 L’esprit libre d’attachement a quoi que ce soit, si 'on a
triomphé de soi-méme, toute convoitise dissipée, on accede a la
supréme perfection du non-agir.

50 Apprends de moi en résumé, fils de Kunti, comment,
lorsqu’on a obtenu la perfection, on obtient pareillement le
Brahman qui est le plus haut sommet de la connaissance.

51-52-53 Celui qui, avec un jugement purifié, se maitrise
fermement, rejette les objets sensibles — sons, etc. — répudie
amour comme haine, qui habite dans les lieux écartés, mange
légerement, discipline sa parole, son corps et son esprit, s’adonne
a la méthode de recueillement, prend un constant appui sur le
détachement, laisse de coté P’égocentrisme, le recours a la force,
Porgueil, la convoitise, la colére, Pinstinct de possession, qui est
désintéressé, paisible, celui-la est apte a rejoindre la nature du
Brahman.

54 Identifié au Brahman, ’ame claire et sereine, il ne s’afflige
plus, n’a plus rien a espérer; équanime envers tous les étres, il
obtient la supréme dévotion a mon égard.

55 Par cette dévotion, il me reconnait aussi grand et tel que je
suis en réalité; me connaissant réellement, il pénétre
immédiatement en « cela ».

56 Et bien qu’il ne cesse d’accomplir tous les actes [qui lui
incombent], prenant en moi son refuge, par ma grice, il obtient le
séjour éternel et immuable.

57 Me dédiant mentalement tous les actes, plagant ta fin en
moi, recourant a la discipline unitive de I’esprit, garde sans cesse
ta pensée [fixée] en moi.

58 La pensée fixée en moi, par ma grice tu franchiras tous les
obstacles ; mais si, par infatuation, tu ne m’écoutes pas, tu périras.

59 Si, te référant a ton Ego, tu penses, « Je ne combattrai pas »,
cette décision est fallacieuse. Ta nature [te] subjuguera.

60 O fils de Kunti lié par ton devoir propre qui procede de ta

nature, ce que, dans ton égarement, tu ne veux pas faire, tu le
feras, fit-ce malgré toi.



61 O Arjuna, le Seigneur se tient chez tous les étres dans la
région du cceut, les faisant tourner par sa magie, a la fagon
d’automates.

62 C’est lui seul que, de tout ton étre, il faut prendre comme
refuge, 6 Bharatide; du fait de sa faveur, tu atteindras la paix
supréme, ta demeure éternelle.

63 Ainsi t’ai-je révélé cette science plus mystérieuse que le
mystére [méme]. Médite-la sans en rien omettre, ensuite fais ce
que tu veux.

64 [Cependant] apprends encore de mes lévres le plus grand

secret, la parole supréme : tu m’es inébranlablement cher; c’est
pourquoi je vais te dire ce qui t’est salutaire.

1Y)

65 Que ton esprit demeure en moi, que ta dévotion s’adresse

1Y

moi ; pour moi tes sacrifices, 2 moi tes hommages et tu viendras
moi : en vérité, je te le promets [car] tu m’es cher.

66 Abandonnant tous tes [devoirs] ne viens qu’en moi chercher
refuge ; c’est moi qui te délivrerai de tous les maux ; ne t’afflige
pas.

67 Cet [enseignement], tu ne dois pas le communiquer a qui ne
pratique pas P’ascese, qui est sans dévotion, sans docilité [et] non
plus a qui serait malveillant 2 mon égard.

68 Qui expliquera ce mystére supréme parmi les dévots,
pratiquant envers moi la plus haute dévotion, celui-la viendra
jusqu’a moi : c’est une certitude.

69 Parmi les hommes, nul ne le surpassera dans
Paccomplissement d’ceuvres qui me soient chéres et sur terre nul
autre ne me sera plus cher que lui.

70 Et qui apprendra par cceur ce saint dialogue que nous
venons d’échanger, je considere qu’il m’aura adoré par le sacrifice
de la connaissance.

71 Et méme ’homme qui se contenterait de ’entendre avec foi
et sans prévention, lui aussi sera délivré et accédera aux mondes
auspicieux de ceux qui ont accompli des ceuvres méritoires.

72 Fils de Prthi, as-tu écouté [tout] cela d’un esprit concentré ?
Ton égarement, dii a ’ignorance, est-il dissipé, Dhanamjaya ?

Arjuna dit :

73 Mon égarement est dissipé ; grice a toi, Acyuta, j’ai recouvré

ma présence d’esprit. Me voici debout, libéré du doute.
Jexécuterai ton commandement.

Safjaya dit :



74 Ainsi ai-je entendu ce merveilleux dialogue, surexcitant,
qu’ont échangé Vasudeva et le magnanime fils de Prtha.

75 Grace a Vyidsa, j’ai appris ce mystére supréme, cette
discipline unitive de Krsna, le maitre du yoga, qui I’énongait en
personne, sous mes yeux.

76 O roi, chaque fois que me revient en mémoire ce
merveilleux et saint dialogue entre Kesava et Arjuna je frémis
d’une exaltation toujours renouvelée.

77 Et chaque fois que me revient en mémoire cette forme tout a
fait prodigieuse, grand est mon émerveillement et jexulte encore
et encore.

78 La ou est Krsna, le maitre du yoga, la ou est I’archer, fils de

Prtha, 1a, j’en suis convaincu, se trouvent [réunies] la fortune, la
victoire, la prospérité durable et la bonne politique.






VASUGUPTA Stances sur Ia
vibration et leurs gloses

ETUDES SUR LE SIVAISME DU CACHEMIRE/ECOLE
SPANDA/SPANDAKARIKA STANCES SUR LA VIBRATION
DE VASUGUPTA/ET GLOSES DE BHATTA KALLATA,
KSEMARAJA, UTPALACARYA SIVADRSTI (CHAPITRE I)
DE SOMANANDA/INTRODUCTION ET TRADUCTION  par
LILIAN SILBURN

Ue reproduit « le trésor » de lonvrage '* : stances sur la Vibration de
VASUGUPTA glosées par KSEMARAJA et BHATTA KALLATA,
denxcieme partie du volume. Texte essentiel — par exemple pour aborder les
« plongées » mystiques dont celles on s'épromve un « vide » de nature incertaine : df.
la glose en « 12-13 [le non-étre...] ». Ce seul exemple justifie l'effort demandé par
un texte ardu. 11 permet aussi la rencontre entre un vocabulaire sanskrit
incontournable et l'expérience vécue. Je respecte donc trés précisément tout l'ensemble
texctuel nécessaire a son étude.

Les notes de Lilian Silburn alternent ici avec le plein texte (elles sont précédées
d’une ligne blanche et suivies par la pagination de la page nltérienre). Le lectenr peut
aisément ne lire que les stances bien visibles en gras et précédées de lenr numéro mais
lenr concision empéche généralement la compréhension en premier parcours. En corps
gras les stances (titrées avec rappel de contenn pour faciliter repérage en table des
matieres] ainsi que les titres des auvres. En corps maigre les gloses et les notes.]

14 1l couvre les pages 43 a 136 du volume paginé I-X, 1-219:
« Publication de DIInstitut de Civilisation Indienne, Série in-8°,
fascicule 58 », Paris, De Boccard Edition-Diffusion, 1990. Titre clair en
tranche : LILIAN SILBURN — SIVASUTRA ET VIMARSINI
DE KSEMARAJA

Voici un relevé bibliographique partiel pour situer le trésor : Page de
titre [reprise en (majeure) partie comme sous-titre s#pra|, Préliminaires I-
X, Introduction 1-19; Premiére partie/[...] stances traduites puis
reproduites en sanskrit 21-39, Deuxiéme pattie/Les gloses de Ksemarija
et de Bhatta Kallata 41, Spandasamdoba [...] 43-136 [la reprise snfral
Troisieme partie/ Spandapradijpikd |...] et autres gloses [non détaillées ici]
137-204, Sigles et ceuvres 205-207, Index sanskrit 209-214, Résumé en
anglais 215-216, Table des matiéres 217-218 [la «carte» en fin de
parcours].




DEUXIEME PARTIE — LES GLOSES DE KSEMARAJA
ET DE BHATTA KALLATA

SPANDASAMDOHA DE KSEMARAJA — GLOSE DE LA
PREMIERE STANCE DE LA SPANDAKARIKA

[Ksemardja, cousin et disciple d’Abbinavagupta, a vécu an début du XI* siécle. I/
est Lantenr du Spandasamdoha et dn Spandanirnaya, commentaires de la
Spandakarika traduite dans le présent volume.

Dans le Spandasamdoha — titre qui signifie littéralement « la traite du
spanda » — Ksemardja commente uniquement le premier verset : extrait de
Lensemble de ['wnvre comme le lait est extrait de la vache, ce verset en exprime
Lessentiel et la totalité. A travers lui Ksemardja s'attache d révéler tous les aspects
possibles du jeu divin et ce, a tous les niveanx.

Le texcte, d'un abord difficile, allie complexité et simplicité, conduisant a travers
les miroitements d’une dialectiqne agile au plus profond des secrets, celui du clin d'ewil
divin : unmesa-nimesa, ['énergie divine se présentant soit comme éveil, soit comme
assoupissement, ou encore, d son plus hant niveau, comme les deux: a la fois.)

44
STROPHES D’INTRODUCTION

1. Gloire a Celui dont la grandeur est indivise, a Celui qui suscite
en son cceur l'univers entier, de la terre a P’éternel Siva, et qui par des
combinaisons variées déploie les jeux infiniment divers des émanations et
résorptions, gloire a cet unique Siva, le Tout-Vibrant qui n’a d’autre
support que Lui-méme.

2. La trame des efforts étant mise en piéces, "ambroisie! flue de
Pocéan de la Conscience qui, bien qu’elle vibre a P'intérieur de toute
chose, est scellée par un grand sceau ; (gloire au héros qui) apres avoir
totalement soulevé le sceau par des moyens appropriés, jouit de



Pouverture interne®, source de parfaite plénitude. Gloire a lui, ce héros
maitre de Iénergie’.

3. Nos grands maitres ayant dévoilé la vibrante Réalité, ardent est
notre désir de développer quelque peu ce sujet.

Dans ce Spandasamdoha, le premier sitra (du Spandasastra) scul
sera expliqué. Le vénérable guru Vasugupta nous enseigne comment
chanter la louange de Siva, matrice du sens de tous les traités, en
reconnaissant son Essence divine faite de la félicité et de la Lumiere
consciente de ’éminent advaya®.

NOUS OFFRONS NOS LOUANGES A CE SEIGNEUR
(SAMKARA), SOURCE DU GLORIEUX DEPLOIEMENT DE LA
ROUE DES ENERGIES, A LUI QUI, EN OUVRANT ET EN
FERMANT LES YEUX, FAIT DISPARAITRE ET APPARAITRE
L’UNIVERS.

«Samkara » : Nous louons Samkara, notre propre essence du point de
vue supréme, Lui qui confere (kara) la grace (sam —), cette «
reconnaissance’® de la Lumiére de la conscience absolue sans dualité,
supréme félicité a ’abri de tous les maux.

«Nous lui offrons nos louanges»: c’est-a-dire, nous prenons
intensément conscience (pardmrs —) de Lui comme transcendant tous les
états — qu’ils soient avec ou sans vikalpa — quand sont éliminés les états
de sujet limité que constitue 'ensemble du souffle, du corps et autres. Le
pluriel dans «nous offrons nos louanges » montre que toute personne
favorisée par la griace ne différe pas du Soi (du laudateur).

1. Amrta, Pambroisie, concerne la plénitude intérieure, la félicité
du «Jen.
2. Vaktra, ouverture interne : yogirii vaktra, domaine de I’énergic

relatif au cceur des yogim, allusion a des pratiques ésotériques.

3. Kulendra : Seigneur de I'énergie (&ula), allusion a la phase ultime
de la &undalini. Cf. mon ouvrage : La Kundalini pp. 33, 183 sqq, 219.

4. Adpaya : sans second, I'Un sans second.

5. Pratyabhijnd, treconnaissance de la lumicre consciente sans
dualité, elle est reconnue parce que déja présente, déja connue.

—45

« Tarn », Lui. On emploie la troisiéme personne pour que sa propre
Essence soit reconnue comme sans pareille.

Qui est Samkara ? Celui qui en ouvrant et en fermant les yeux fait
disparaitre et apparaitre I'univers.



Certains commentent cette stance comme suit : I'univers disparait et
apparait par Pouverture (unmesa) et la fermeture (mimesa) des yeux,
respectivement nommées manifestation de I’Essence et dissimulation de
I’Essence. Par la premicre l'univers disparait, par la seconde, lorsqu’il
cache son essence, 'univers apparait.

D’autres cependant n’acceptent pas cette explication ; ils posent en
effet la question suivante : Pouverture et la fermeture des yeux étant
occasionnelles et suscitant émanation et résorption de lunivers,
comment existeraient-elles quant au Bienheureux qui est éternel ?

Le fondement éveil-assoupissement, cause de I'univers ici méme, est
Iénergie du Seigneur. Si l'on fait abstraction de lordre respectif des
termes, u#mmesa désignera Papparition de 'univers et nimesa sa disparition.
Inutile donc selon eux, de suivre 'ordre des termes.

On peut objecter également que selon I'enseignement transmis par
les livres sacrés, I'univers ne différe pas de I'essence de Samkara. Au
moment de la disparition et de apparition de 'univers, qu’adviendra-t-il
de ce qui est occasionnel ? L’objection sera donc la méme dans un cas
comme dans lautre. Si 'on se conforme au sens supréme de «
manifestation » (abhdsa), 'univers n’est pas distinct de la nature propre du
Seigneur, alors pourquoi étre favorable a « apparition et disparition de
I'univers » en violant Pordre des termes de la stance ?

Pourquoi ne pas admettre cet ordre puisque wmmesa et nimesa sont
identiques au Seigneur ?

Méme le temps relatif a (I'émanation et a la résorption) est
essentiellement une manifestation et n’est nullement séparé de Siva :
comment cette piétre objection, (qui releve) du domaine différencié du
doute pourrait-elle résider dans le Seigneur, source de la manifestation ?

11 est dit dans les Spandasiitra : 111, 9 : « Chez celui qui s’adonne a une
seule pensée... ». Telle est la caractéristique de ummesa.

En résumé, nimesa correspond a I'apparition de l'univers et #nmesa a sa
disparition, puisque I'univers ne différe pas de Siva, que Siva soit caché,
et I'univers surgit (wimesa), que 'univers de la dualité disparaisse, et Siva
apparait (unmesa).

Selon cette doctrine qui respecte 'ordre donné dans le sitra, nimesa
cache Pessence du Soi; wnmesa signifie disparition de Punivers et nimesa
son émanation. Point d’inconvénient donc a garder 'ordre de la stance.
Mais assez parlé a propos de cette définition des commentateurs.
Venons-en a ’essentiel.

Ici (dans le systéeme Spanda), il 0’y a qu’une seule énergie, prise de
conscience de Paramesvara, identique a la grande Lumiére immaculée.
On la nomme spanda parce qu’elle se manifeste par un léger



tremblement (calattd) ; on la dit encore vibration lumineuse (sphurattd) ou
encore vague (#rmi), puissance (bala), ardeur (udyoga),

_ 46—

ceeur (hrdayd), moelle (sira), malinf ' (guirlande des phonémes) et
Supréme, selon les innombrables désignations que les Agama lui
décernent.

Bien qu’elle soit unique, I’énergie est éveil et assoupissement (wnmesa
et mimesa) et ce, simultanément. L’ensemble des niveaux du réel de
I’éternel Siva a la terre constitue ’assoupissement quant a la précédente
émanation et cet état lui-méme est éveil par rapport a ’'émanation de la
différenciation a venir. Lorsque se résorbe la différenciation propre a
I’émanation précédente, unmesa n’est autre que I’état d’éveil alors que se
déploie la Conscience en son indifférenciation. Le fondement de la
différenciation, état d’éveil, est I’état méme d’assoupissement (mimesa)
quand se déploie la Conscience indifférenciée’. De méme au stade de
Iillusion, au moment ou ’on a le désir de voir quelque objet, du bleu par
exemple, état d’unmesa, aspect précédant n’est autre que nimesa en tant
que disparition de I’aspect jaune antérieur a I'apparition du bleu. C’est ce
dont chacun peut prendre conscience. Les deux, assoupissement et éveil,
existent aussi entre le désir de voir le bleu et le jaune encore percu ; ils
sont donc éprouvés tous deux simultanément au stade de I'illusion elle-
méme et en tout jeu frémissant (vilolatd) de I'énergie.

Sous forme de frémissement universel de I’énergie qui est a la fois
unmesa et nimesa, cette supréme prise de conscience elle-méme, bien que
brillant toujours et en toute chose, ne réussit pas a s’enraciner en son
propre Soi au stade de lillusion. Et ici encore elle se manifeste au milieu
et au milieu’.

Quant a la reconnaissance de sa propre essence, des précisions seront
données par la stance 1.22 : « Au comble de la furie... » et par les quatre
stances suivantes jusqu’a la stance 1.25 qui s’achéve par «... éveillé n’a
plus aucun voile. »

Au cours d’une violente colere, il arrive qu’a la lumiere d’une grace
supréme les voiles de Iillusion se dissipent complétement et que I'on
accede au domaine de Siva. Bien que la grice supréme ne vibre pas
toujours en sa plénitude, (en ces circonstances) cependant, elle aide a
obtenir le domaine de Siva.

Cest ce qui est dit aux stances 9 et 10: «Deés que s’apaise
Pagitation... » (1.9) «... et il fait tout ce qu’il désire. » (1,10).

Et encore dans les stances 3 a 5: «Bien qu’il se répande en états
distincts de veille... » (1.3) «La réside ce qui existe au sens supréme. »

(1,5).



Si I'univers ne se présentait pas avec la saveur du sujet absolu, saveur
du Soi de Siva, comment serait-il émis ? Lorsqu’on a le désir de voir du
bleu, il y a un état au tout commencement de ce premier moment de la
vision (du yogin) ou rien n’est expérimenté, c’est 1a zusipdta *, trés intense
«tombée du premier instant » de toute sensation.

1. Malirif est relative a énergie et mdtrkd a Siva.
2. Car Clest la conscience indifférenciée qui se déploie en
différenciation. A ce sujet cf. S.D.

3. Pourrait-on dire « de jonction en jonction » ?

4. 11 sagit de lapparition soudaine de la pure conscience
indifférenciée a son premier instant (prathamatuti). En conséquence
saddsiva et Isvaratattva sont réalisés en futipdta (cf. S.D. p. 197). Dans le
passage suivant Ksemardja envisage le rapport entre différencié et
indifférencié, entre objectivité et subjectivité aux trois niveaux de la
manifestation que sont Zsvara, saddsiva et sivatattva.

—47

On patle de souveraineté et d’éternel Siva quand la subjectivité cache
Pobjectivité par rapport a la simple (impression) de bleu. Par contre I’état
de sivatattva est relatif a I'univers qui présente la saveur de la subjectivité
absolue. §’il n’y avait pas un autre état en tant que Lumiére de ’éternel
Siva, comment quelque chose d’autre serait-il émis par la suite puisque
rien ne peut étre émis comme distinct de la Conscience? Clest ce
qu’élucide I'isvarapratyabhijnakarika (I.5. 7): «La divinité, le Soi
conscient lui-méme manifeste a 'extérieur P'univers qu’il contient en lui-
méme. Tel un yogin, il le manifeste par sa propre volonté et sans I'aide
d’aucune cause matérielle'. »

Dans les Spandasiitra 1.2, (on lit ;) « A ce en quoi demeute tout ce
créé, a ce d’ou il émerge... »

Ainsi ces trois (purs) niveaux sivatattva, saddsiva et isvara ne font qu’un,
car ils fusionnent. Cest la une simple succession qui tient aux mots et
nullement a la réalité.

Cette Conscience fait émaner et résorbe simultanément. Elle est
douée aussi de manifestations successives mais libre de succession, elle
est pure lumiére de subjectivité, en réalité elle n’a ni émanation ni
résorption. Assez discouru a ce sujet que seuls les initiés peuvent
comprendre.

La stance 11 du chapitre IIT déclare : « Celui qui demeure immobile,
diffusant (la Conscience) en toute chose comme au moment ou I'on a le
désir de voir, alors... Mais a quoi bon en dire davantage, il I'éprouvera
par lui-méme. »



Drautres sitra ont un sens identique et on trouve la méme intention
dans les strophes de nos anciens maitres. Utpaladeva chante dans sa
Sivastotravalli : « Toujours absorbé dans le jeu de créer cet univers,
adonné au plaisir d’en jouir et satisfait quand il le résorbe, tel est Siva
qu’il faut adorer. »

Et Bhattanarayana dans le Stavacintdmani dit : « Encore et toujours,
sans se lasser, avec des centaines de pensées déterminantes, il détermine
le triple monde. Gloire a Lui, le Non-N¢, le Seul indéterminé. » (St. 112.)

«O Seigneur, quand Tu t’exerces d’abord, en complete liberté d’esprit
dans le Soi... »

Les Agama disent également : « Cette déesse perpétucllement leche
son veau ('univers) et perpétuellement elle se montre pleine. Clest
I’énergie de volonté du Tout — Puissant auquel elle est identique comme
une vague a 'océan. »

[L’énergie créatrice est comparée a une vache qui léeche son veau,
Cest-a-dire perpétuellement occupée a jouir de l'univers tout en se
révélant toujours pleine car tout resplendit en sa plénitude.]

[Afin de montrer que le Soi conscient se manifeste sans aucune
succession, Ksemardja écrit deux pages dont je renonce a donner une
traduction littérale tant elles sont fastidieuses en raison des nombreuses
répétitions et de la subtilité de la

1. Comme un yogin fait surgir une ville sans avoir besoin d’argile (cf.
S.D).

48

démonstration, car «les termes wmmesa et nimesa désignent une prise
de conscience indifférenciée les contenant simultanément. »|

Unmesa et nimesa impliquent quatre états simultanés : 1. Unmesa, yeux
ouverts. 2. Nimesa, yeux fermés. 3. Unmesa contenant a la fois nimesa et
unmesa. 4. Nimesa contenant a la fois unmesa et nimesa.

[On comprendra en ces conditions combien est difficile 'exposé de
tels états et plus encore la traduction de ces relations et de leurs jeux
subtils pour qui n’est pas apte au nirvikalpa-samidhi et ne jouit pas de la
prise de conscience fulgurante.

1l faut ajouter a ces difficultés que Ksemaraja explique de facon
analogue et sous quatre angles différents les états d’apparition et de
disparition (#daya et pralaya) : Pextériorité, en surgissant, a au méme
instant pour corollaire la disparition de Iintériorité. De méme, lorsque
I'intériorité se révele, automatiquement Iextériorité s’évanouit. ]

La doctrine clamant la non-dualité du libre Siva pose l'unité des
choses (apparemment) distinctes tandis que les autres systemes



soutiennent qu’elles ont une forme déterminée adaptée a chaque cas
particulier.

On décele le jeu de nimesa unmesa dans la quintuple fonction divine
(pasica-vidhakrtya) ; des traités comme le Svacchandatantra déclarent que
Paramesvara posséde une quintuple activité : émission, permanence,
résorption, dissimulation et grace.

Le processus des six cheminements' est double : pur et impur 2 la
fois. Pur sous forme d’unmesa, éclosion de I'essence a la disparition « en
quelque sorte » (ki) de 'univers, et impur sous forme de #imesa qui est
«en quelque sorte » apparition de I'univers et disparition de 'Essence. «
En quelque sorte » signifie dans les deux cas que subsistent des samskdra,
tendances ou impressions latentes de la phase précédente.

Il y a donc manifestation et non-manifestation dans le jeu que
constituent wnmesa et nimesa.

Le vénérable Siddhapada s’exprime dans une stance :

«I’état supréme de la conscience est toujours folatre ([lo/ibhiita) et se
révéele simultanément en ces deux cycles (émanation et résorption) ».

Un tel schéma contient aussi les deux divines fonctions, dissimulation
(vilaya) et grace (anugraha), fonctions qui ne dépendent pas des actes
humains. Niwesa, a son point ultime, telle 'expérience de enfer qui est
dissimulation de notre propre essence, est en réalité manifestation de
unmesa > Puis le plein éveil du Soi universel (surgissant) 2 nouveau 2 la
disparition de toute la dualité précédente, c’est la grice. Telle est la
quintuple fonction de Paramesvara.

1. Adbvan; «Une moitié se caractérise par le signifié (prakisa),
Pautre moitié par le signifiant (vimarsa), tel se déploie Siva sous forme de
couple (Siva et sak#7) ». M. M. si. 27 p. 111.

2. Cela signifie-t-il que le comble de I'obscurcissement n’apparait
que grice a la lumicre de la Conscience ? Sans elle point d’impression
d’obscurité.

—49

Pralaya et wdaya sont intimement unis et relevent eux aussi de la
quintuple fonction concernant le manifesté, c’est-a-dire ayant pour seve
la manifestation. Le lumineux Seigneur est donc le maitre de cette
quintuple activité et n’en est jamais la victime. Ceci sera éclairci dans la
stance 1.14 : « Par les expressions agent et action, on désigne ici deux
états (de ce spanda), Paction est périssable, mais ’agent est impérissable. »

Jusque dans Pétat de sujet soumis a lillusion (Mdydpramaitr) on
découvre cette quintuple fonction du lumineux Seigneur. Que I'on sache



qu’en prenant contact avec les activités divines on doit jouir pleinement
d’une connaissance vigilante (v7idna) a ’égard du lien qui les unit.

Ainsi au moment ou se révele Pobjectivité, le bleu par exemple,
manifestation associée a un temps et a un espace déterminés, en ceci
réside lactivité émettrice (s75#4d) du Bienheureux, mais c’est aussi son
activité résorbatrice (sambdira) vis-a-vis de 'émission antérieure quant aux
autres objets associés a leur espace et a leur temps spécifiques (le jaune
par exemple). Et quand ’émission de bleu demeure a peu prés stable, elle
donne généralement lieu a la permanence (s#hit). Et la méme git une
cause de dissimulation (viaya).

Qu’on découvre donc la principale activité dans les diverses autres
manifestations limitées. Par rapport au connaisseur et 4 sa connaissance
du bleu qui apparait d’abord, il y a disparition du jaune, mais par rapport
au connaisseur et a la connaissance du jaune, il y a émission. Par rapport
a la manifestation limitée, il y a cause de permanence. Par rapport a la
manifestation qui surgit des tendances latentes (samskdra), il y a
dissimulation (de Pessence). Enfin par rapport a la manifestation
objective comme celle du germe du souvenir qui est entierement dissoute
des que surgit la pure Conscience en son unicité, il y a I'acte de grace
(anugraha)".

Ainsi toujours et partout, en quelque état que ce soit et sous une
forme unique, la quintuple fonction du Seigneur apparait comme
évidente et la-méme, seuls quelques étres extraordinaires doués de la
richesse de 'incomparable samddhi accédent par intuition a leur propre
lumiere, Essence du Seigneur, notre propre nature, souveraineté de la
roue de la Conscience ; mais ceux qu’affligent les modalités du moi, du
corps, etc.. n’y ont point acces, comme le dit la Bhargasikha :
« Comment le dieu Bhairava, le héros (v/rz) incarnation de la supréme
félicité, apparaitrait-il dans la boue de la confusion (moba) qui habite la
fosse du cceur du pasu ?»

L’essentiel de cet enseignement sera par la suite éclairci au 1. 3:
« Bien que ce (spanda) se répande en états distincts de veille, etc... » et aux
versets 1. 17, 21 ; IL. 5 et II1. 12.

1. Dans son Pratyabhijndhrdaya (satra 14, commentaire), le méme
auteur explique: Si au moment de la différenciation demeurent
intérieurement diverses impressions latentes, c’est la le germe du samsara
qui surgira nécessaitement a nouveau, d’ou I’état de vilaya qui cache la
véritable essence (du Soi). Mais si par le feu dévorant de la conscience
(alamgrisa) sont consumés a la fois lunivers réduit a un germe a
Pintérieur et les objets d’expérience (a I'extérieur), alors, parvenu a la
plénitude, le yogin acceéde a I’état de grace.

— 50 —



Et il sera condensé en guise de conclusion a la fin des Spandasiitra :
«Quand il s’enracine en un seul lieu (le spanda), alors controlant
apparition et dissolution de ce (corps subtil), il accede a I’état de sujet qui
expérimente et il devient le Souverain de la Roue (des énergies). » (I11.

19)

Dans ce verset, Jaya et udaya (disparition et apparition) ne signifient
rien d’autre que nimesa-unmesa, qui viennent d’étre définis. I’expression «
Souverain de la Roue» veut dire qu’on prend a jamais ses assises dans
I’Essence, conscience de la quintuple activité divine. Laissons la cette
dissertation qui n’anime le cceur que d’'un nombre trés restreint de
personnes.

(Enfin) par wnmesa et nimesa du Soi, masse indivise de félicité et de
conscience, on désigne le déploiement et le reploiement (unmilana et
nimilana) de notre propre Essence a I’égard «de ce qui se trouve et a
Pintérieur et a extérieur ».

Par «univers » (jaga?), on entend aussi notre propre corps. Par rapport
au monde extérieur, il y a dissolution et apparition du Soi (pralaya et
udaya) ou immergence et émergence (nimajjana et unmagjanda) en ce sens
que le yogin découvre en lui-méme pralaya et wdaya a la fois durant
'absorption (samdivesa) et lorsqu’il en sort (en vyutthina).

Tel est Pexposé concernant les termes wumesa et nimesa.

« Sakticakravibbavaprabbavam » : source du glorieux déploiement de la
Roue des énergies.

Dans le Svacchandatantra et dans certains chapitres des textes
sacrés, apparition et dissolution de I'univers concernent uniquement le
monde des dieux — tels Brahma et autres — et, dans les mondes
inférieurs, elles revétent Paspect de veille et de réve. Des lors
n’impliquent-elles pas un univers séparé du Seigneur (créateur de
P'univers) ? Ne voit-on pas quen ce monde le pot que fabrique le potier
est entierement distinct de lui ? Des preuves I’établissent clairement, les
acceptez-vous ou non ?

Afin d’éliminer ces objections 'auteur précise ce que I'on entend par
cause incitatrice (bet#) quand il dit: «II est la source de la gloire de la
Roue des énergies (sakticakravibbavaprabbava). »

Un Agama déclare : « cet univers entier est son énergie, le possesseur
de I’énergie est Mahesvara. »

Tout ce qui est manifesté ici-bas est fait de la lumiere consciente ;
sans lumiere, point d’existence possible. On constate que, dans le réve et
I'imagination, seule la lumicre consciente est ce qui déploie la
manifestation. Conformément a lexpérience, l'univers dont on a
conscience n'est autre que l'ensemble des énergies du Bienheureux,
lumiere consciente. I.a Roue des énergies consiste a unir et a séparer des



états variés (de 'univers). Cest la sa gloire (vibbava), ou épanouissement
du Soi, dont Il (Samkara) est la source (prabhava).

Et la nature propre au sens supréme de telle ou telle manifestation,
Cest Lui (encore), ce qu’exprimeront les stances II, 3-4: «Puisque
individu est identique a tout car il est a la source de toutes les choses et
en a conscience du fait qu’il reconnait cette identité, il n’y a donc, quant a
parole, sens, pensée, point d’état qui ne soit Siva. »

—51

La Roue des énergies peut correspondre a 'ensemble des organes
sensoriels. Sa gloire est d’agir sur leurs objets respectifs, la source étant
(toujours) Samkara.

Les stances I, 6-7 mentionnent en effet: « (La Réalité) a partir de
laquelle il y a déploiement, maintien et résorption de ensemble des
organes associ¢ a la Roue intériorisée des énergies — ensemble qui,
inconscient, se comporte comme s’il était conscient par soi-méme —
une (telle) Réalité doit étre scrutée avec zéle et respect, elle dont
'autonomie est innée et universellement répandue. »

La Roue des énergies désigne aussi la roue « souveraine», a savoir
I’énergie des organes dont la gloire consiste en Iactivité des émissions et
des résorptions variées ; sa source est la grande lumiére consciente qui
(bien que sans succession) manifeste les choses successives.

(Comme on vient de le voir) il est dit au I, 6 : «il y a déploiement,
maintien et résorption de I’ensemble des organes associé a la Roue
intériorisée des énergies... » D’apres cette stance, la « Roue intériorisée »
désigne comme ici 'énergie méme des organes sensoriels et non point le
triple organe interne (buddhi...) (qui n’est qu’une partie des organes) ; car
les organes sensoriels nagissent que dans le domaine de leurs objets
respectifs tandis que I’énergie souveraine des organes a la puissance
d’émettre et de résorber. Assez a ce sujet.

Ou encore sakticakra signifie 'ensemble des formules (mantra) ou des
attitudes mystiques (wudrd) ; par sa gloire on atteint I'efficacité de la
pratique du triple pouvoir spirituel'. Sa source est le lieu d’ou surgissent
et ou prennent fin (tous les mantra). Ceci sera clairement exprimé a la
stance II. 1: «Quand ils se sont emparés de cette puissance, les
mantra. ... »

«Grace a la roue des énergies » c’est-a-dire « grace a I'efficience due
au pouvoir des mantra», il y a éclat, splendeur (prabha) de la pensée du
sadhaka et ce qui respire (vdti) 2, marche, supporte, sent des odeurs,
détruit ou se repose en son propre Soi, c’est Lui ! ceci sera éclairci a la
stance IL.2 : «... unis a la pensée de 'adorateur ».

La roue des énergies désigne également la mise a 'unisson (samdpatti)
et les autres états mystiques que révelent la grace et linitiation. Elle a



pour gloire la réalisation de lefficience et pour source I'apparition du
maitre (Samkara), comme le déclarent les versets II. 6 et 7 : « Ceci méme
est Papparition de ce qui est contemplé... Dlinitiation au nirvina qui
confere la réelle nature de Siva. »

Les huit énergies nommées déesses, Brahmi, etc. et les dieux Brahma,
Visnu, Rudra, forment en outre la guirlande des causes ; et la roue qui
leur est associée est celle du sujet asservi (pas#) qui, privé de la
conscience de sa nature propre ne peut s’élever jusqu’a étape de la non-
dualité. Sa gloire consiste a circuler habilement sur le sentier inférieur du
différencié. Sa source est Iefficience causale (du Seigneur). II est dit au
III. 13 : «’ensemble des énergies issues de la multitude des sons... »
(Mais) relativement a sa propre nature, la gloire que répand cette roue
réside

1. Trividbasiddhisidhanasamarthatvam.

2. Jeude mots sur prabhd et viti en écho a prabbava.

50—
dans I’abandon d’états de plus en plus bas et dans I'aptitude a s’élever de
plus en plus haut ; posséder ce pouvoir est appelé « gloire », la source est
en Samkara. C’est ce que dira le verset 16 du chapitre III : « ... reconnue

comme la voie donnant acces au Soi, c’est elle qui confere la perfection
libératrice. »

Ou encore, la roue des énergies désigne les énergies &becari, gocari,
difcari et bbicari, cette troupe des multiples yogin/ qui se différencient en
internes et externes ; elle implique aussi 'ensemble des héros (v7ra) qui y
résident. Sa gloire consiste a acquérir des pouvoirs surnaturels, mineurs
ou supérieurs : connaissance du passé et de 'avenir, infinie petitesse et
autres pouvoirs de yoga qui s’étendent aux objets de I'expérience. Cest
Lui (le Seigneur), la source, l'origine (pra) qui parachéve la souveraineté
en octroyant ces pouvoirs et en se manifestant sous des formes variées.
Le chapitre IIT  traitant de Defficience du spanda donnera des
éclaircissements a ce sujet : « De méme que... ardemment sollicité, le
dhatr accorde la satisfaction des désirs...» (III. 1) et « Comment cette
(indolence) subsisterait-elle alors quand sa cause n’est plus ?» (I11. 8).

Les kbecari et autres énergies internes ou externes ont pour support
vamesvart, la vénérable énergie qui « vomity» (vam) la séve'! du différencié
et aussi du différencié-indifférencié. Ces énergies vomissantes s’emparent
de la moelle de la dualité. Elles la proclament partout a haute voix et font
accéder état intermédiaire (celui de dualité — non-dualité) a la non-
dualité. Ainsi ces énergies vomissantes s’'empressent a vomir le samsira.
Leur énergie souveraine est wdmesvari, I'Unique, la Bienheureuse.
Quoiqu’il s’agisse d’énergies vomissantes (maléfiques, vdma), comme elles
ont cette derniére pour support, on appelle cette roue vamesvaricakra.



C’est dans I’état de souveraineté (vdmesvari) que réside le groupe des
bhidicari et autres énergies.

Khecari. Ces énergies gbecari demeurent au niveau du Sujet connaissant
(pramitr), elles se meuvent en &ba, éther infini de la Conscience. Elles
ont essenticllement pour fonction de déverser un flot de conscience et
de félicité sur les étres que purifie une chute de la supréme énergie
(saktipita). Elles ne dépendent pas du temps et, au point de vue supréme
de la non-dualité, elles dévoilent (#nmil —) omnipotence, omniscience,
plénitude, liberté (a ’égard des lois naturelles) et éternité ; mais ceux que
trompe l'illusion, elles les asservissent au moyen (des cuirasses) que sont
Pactivité parcellaire, la science limitée, I'attachement, la nécessité et le
temps. Les privant de félicité, elles les égarent et les font errer dans le
domaine du sujet demeurant a étape du vide (szinya).

Gocari. Go signifie vik, parole. Les énergies gocari circulent dans
lorgane interne (antabkarana) fait d’intelligence, du sentiment du moi, de
pensée, et que caractérise la parole intérieure (samjalpa).

Pour ceux qui bénéficient de la grace, elles font croitre en pureté
quant a buddbi, abamkdra et manas. Au niveau de la connaissance
instrumentale, les énergies

1. Sdra : moelle, seve, vigueur.

— 53 —
gocar? purifient la fonction de lorgane interne, (en premier lieu) la
détermination (adhyavasdya) portant sur le différencié propre a buddbi,
Pintelligence ; elles la transforment en certitude (#iscaya) a I'égard de
I'indifférencié. Elles purifient également abbimdna, I'identification erronée
du Soi au différencié, propre a I'abamkdra, et la transforment en une
véritable identification au Soi indifférencié. Enfin elles purifient le
samkalpa, la décision différenciatrice propre a la pensée (manas) qui
percoit les choses comme différenciées, et la transforment en une vision
de choses connues comme non différentes, identiques a la séve du
déploiement indifférencié.

Pour ceux que la grace (ne flaire pas) elles opérent un effet contraire.

Difkcari. Dif signifie espace. Ces énergies dikcari circulent dans les dix
directions propres aux cing organes externies et aux cing organes internes
de la connaissance. Pour ceux que favorisent la grace, elles déploient la
conscience immédiate de la non-dualité, tandis qu’elles précipitent les
autres dans la perception de la dualité.

Bbhiicari. Bhii (terre) désigne le domaine objectif, forme, son, odeur,
etc... Y circulent les énergies bhicari, terrestres, qui en se durcissant (et en
se rétrécissant) s’identifient au quintuple domaine des sens et a leur
extension. Pour les éveillés, elles fulgurent en tant que corps, sous forme



de lumiere consciente (et les choses surgissent comme la séve de son
déploiement). Mais pour les autres, elles font apparaitre de toutes parts
limite et exclusion (elles multiplient ce qui exclut et délimite).

Donc, grice a Dénergie wvaimesvari, ces quatre roues sécoulent a
Pintérieur et a P'extérieur. Intérieures, elles se révelent dans I’état supréme
de Siva ; et extérieures, comme la cause qui développe I’état inférieur et
les états intermédiaires.

Supréme (abheda), énergie indifférenciée est apaisée, on la nomme
non effroyable (aghora). Intermédiaires (bhedibheda), ces énergies sont
effroyables (ghora). Inférieures et différenciées (bheda) on les nomme
ghoratara, extrémement effroyables.

Le Milinivijayatantra déclare a ce sujet (au I1I. 31-33) :

«Les énergies connues comme inférieures sont nommées trés
effroyables. Par leur étreinte, elles font tomber toujours plus bas les étres
individuels épris du domaine sensoriel.

«Les énergies a la fois supérieures et inférieures (ou intermédiaires),
dites effroyables, qui suscitent I'attachement aux actes et a leurs résultats
variés, sont des obstacles sur la voie de la libération.

«Et comme auparavant, les énergies qui dispensent aux étres la
splendeur de Siva, appelées par ceux qui savent “non effroyables”, sont
les énergies suprémes de Siva. »

A nouveau ces énergies extériorisées propres a sakticakra ont pour
support les énergies vdmesvari. Ici les khecari errent sans avoir de corps
dans Tespace éthéré. Par simple désir d’union sexuelle se produit
yoginizarbha ' et apparition de la pure science de Iéveil.

1. Ceci fait allusion a un rituel secret (cf. La Kundalini III, Ch. 5.
Kulayiga, sacrifice ésotérique sur lequel nous ne pouvons nous étendre
ici). Yoginigarbba désigne la matrice des yogini en laquelle pénétrent certains
yogin. Celui qui nait de ce rituel est un yoginibhi, selon la glose de
Jayaratha a ce passage. Le texte du Samdoha lit ananta, infinité de corps.
Doit-on corriger en anatta, « sans corps » ?

54

Il est dit dans le Tantriloka (XXIX, 43): «D’apres le vénérable
Kalikulasastra, il y a d’autres guru et leurs femmes qui, sans que 'on s’en
doute (n’assumant pas de corps défini), se divertissent avec tel ou tel
corps (une infinité de corps) a peine le désir s’éveille-t-il en ces derniers.
Celui qui nait d’une telle union resplendit en énergie (divine). »

Quant aux énergies gocar? extériorisées, ou go a le sens de pasu,

individu asservi, elle se plaisent a dévorer dans le feu sacrificiel le cceur
du pasu en tant que victime au cours de sacrifices allant de la premiére



naissance a la septieme et conférent a Daspirant des pouvoirs
surnaturels variés.!

Les dikcar? circulent partout sous forme d’une roue tournoyante et
accordent des siddhi au niveau supérieur-inférieur (a savoir intermédiaire).

Les bhiicari circulent sur terre (bbi), (utilisées par les yogin) comme
marques distinctives de leur propre condition sous forme de safran, de
noix de coco et autres ingrédients de couleur jaune issus de la terre
(bbimi)®. Elles procédent de la portion des énetgies divines de cette roue
et sont différenciées en (multiples énergies) soit parfaites, soit
imparfaites.

Ou encore, la «Roue des énergies» désigne Iensemble de ces
réactions, attraction, aversion, colere, pensée dualisante... qui sont en
réalité les énergies multiples attestées selon la tradition des livres sactés.

La Roue des énergies désigne également ’ensemble des multiples
racines verbales qui composent lettres et mots au sens réel d’énergies
(devatd) ayant le corps pour support. Sa gloire est 'excellence de sa source
qui a pour fondement divers enseignements mystiques (#panisad —) et
elle est la cause de ce qui lie les égarés (wiidha) soumis a I'lllusion : dans
ces deux (cas) elle est la source. Ceci est dit au 1.19-20 (passage qui
débute ainsi): «Les émanations des vibrations particulicres, a
commencer par les qualités.,, grace a la vibration générique qu’elles
prennent pour support» (et qui s’acheve par :) «précipitent dans
Peffroyable tourbillon de la transmigration...» et au II1.16: « Cette
énergie de Siva qui a activité pour forme... ».

Autre part les Agama déclarent : « Ceux qui sans connaitre la seve de
la divine énergie (#/d) tombent dans la non-dualité * sont ceux-la mémes
qui aveuglés par les notions dualisantes de leur propre conscience
tombent en enfer. »

Par contre pour le héros (vira) : « L’activité de Rudra qui lie les étres
au devenir, est celle-la méme qui sert de moyen pour les en libérer. »

Les exposés que l'on trouve dans les divers traités rendraient
indigeste la lecture

1. Selon la tradition, si la victime animale offerte en sacrifice ne va
pas au ciel, elle revient a la seconde naissance sous forme d’animal
d’offrande ; on la dit deux fois née. A la septiéme naissance, c’est un pasu
supérieur, nécessairement libéré.

2. Les adeptes tracent divers signes sur leur visage, qui indiquent
leur appartenance a telle ou telle secte.

3. Allusion aux Vedantin. Cf. p. 13.
—55__



de ce livre a ceux qui purifiés par une grace intense découvrent le sens
par eux-mémes. Quant aux autres, méme si on leur accorde des
entretiens par centaines, pas méme un instant ils ne conserveront
Pessence de la Réalité, tout comme 2 la canicule de la saison chaude, une
goutte d’eau tombant sur une roche brilante (s’évapore aussitot).

Abandonnons la ce point particulier.

Et encore la Roue des énergies désigne le faisceau de ses propres
rayons qui permettent au yogin d’accéder a la grande Lumicre consciente,
sans dualité, innée et autonome. En tant que gloire qui est déploiement
joyeux du Soi, la faible lueur qui suscite I'assouvissement du cceur obtenu
chez les yogin limités grice a leur pratique assidue', surgit sans effort
pour le jidnin a occasion d’une agitation sous forme de lumieres, de
sons..., ce qui lui permet de s’emparer définitivement de sa propre
nature.

« Tam vayati » : «il tisse cela» (racine vz —), c’est-a-dire il produit la
trame ininterrompue de la Conscience sans égale et sans dualité. Ceci
sera éclairci par le sitra III. 10 : «De la procedent immédiatement et
lumiere, et son... causant de Iagitation chez I'étre (lié) au corps. »

On commente le premier verset — « Samkara, source de la gloire de
la Roue des énergies » — de cette maniére : Lui notre propre essence que
nous chantons, Lui qui apparait dans tous les traités comme notre propre
Soi, le Seigneur qui transcende 'univers et lui est immanent.

Le systeme Akula et la tradition du Trika soutiennent que toutes les
allusions se trouvent au sein de ce premier verset ; mais il ne faut pas le
concevoir a la fagon des partisans du Vedanta selon lesquels « ce qui n’est
pas 'univers, cela, c’est le brahman?», ce que réfute le I, 13 : « 1l n’en est
pas de méme de la Réalité (du spandd)... » 1l ne faut pas le concevoir non
plus comme le systéeme Siddhanta pour qui la supréme Réalité transcende
I'univers, ce qu’exclut le verset 1,17: «Le parfaitement éveillé a la
perception ininterrompue de cette (vibrante Réalité), toujours dans les
trois états...» On n'admet pas non plus comme révélés les dires de
textes tels "Akulasvaripa et la Kulaprakriya selon lesquels la nature
propre est la plénitude immanente a l'univers, car : « Dés que s’apaise
Pagitation... I’état supréme (se révele). » (1. 9.)

Ayant considéré que toutes les paroles des traités n’ont qu’un seul
sens, qu’on réalise de facon stable sa nature propre identique au
Seigneur immuable’ toujours, dans tous les états, extérieurement et
intérieurement, sans jamais se montrer négligent, si peu que ce soit, tant
que Pon n’a pas atteint 1’état supréme, on doit en effet s’efforcer
perpétuellement d’abolir I'absence de discernement (akhydti).

1. Suivant la variante qui donne pripya au lieu de ap:.



2. Brahman au neutre, désigne un absolu dénué de wirdgj —,
puissance créatrice. Cf. Introduction p. 17.

3. S D. VIL 56, mentionné par T. A.1L. 48,; Somananda dit : «
Une fois le Trés-Beau reconnu, a quoi bon contemplation (bhdvand) et
activité (karana) ? »

— 56 —

Notre paramesthin - guru 'a déclaré dans des traités comme le
Svacchanda : « Qu’importe 'objet sur lequel la pensée s’absorbe, c’est la
méme qu’il faut se concentrer ; puisque tout est fait de Siva, ou la pensée
pourrait-elle s’égarer ? » On trouve aussi : « ... parole, sens, pensée, point
d’état qui ne soit Siva. » (II. 4)

Et dans les Sivasiitra': « Le Soi brille une fois pour toutes, il est
plénitude universelle ; nulle part il ne peut étre privé de la lumiére de la
Conscience. »

Et encore : «Cet univers est la plénitude ayant pour essence une
masse indivise de Conscience. »

Ainsi vient d’étre commenté le premier siitra (de la Spandakarika)
de haute signification, plein de sérénité et de profondeur, fil qui relie le
sens de tous les versets du traité dans son ensemble.

Paix a tous !

STROPHES FINALES

1. Certains (commentateurs) a la pensée bornée se contentent du
seul sens littéral de 'océan des Traités, dés qu’il 'ont acquis ; d’autres,
malgré des efforts prolongés, n’atteignent méme pas l'autre rive de cet
(océan). Les premiers ne font que flotter a sa surface comme des brins
d’hetbe et n’en comprennent qu’une moitié ; les autres s’épuisent a

plonger et a ressortir ; et pourtant il existe des Souverains (#z). aptes a
rendre les étres ardents capables d’émettre cet océan tout entier.

2. Nous prenons refuge en Siva, Lui qui brise soudain la
succession des liens et des entraves, relache les neeuds intimes pour qui
suit la voie de la constante remémoration, Lui qui révele Iaspersion a
saveur d’ambroisie dont le flot s’écoule (a partir) de la félicité (inhérente)
a la lune de la Conscience.

3. Sollicité par des étres ardents, moi, Ksemaraja, j’ai brievement
commenté les vénérables Spandasiitra, aphorismes sur la vibration, les
ayant, en quelque sorte, remémorés apres en avoir recu la complete
révélation de mon puissant maitre Abhinavagupta, lui qui, Lumiére
radieuse de la Reconnaissance (de Soi) et gloire du frais océan de la
Science, se montre bénéfique envers un nombre infini de solliciteurs qu’il
libere en un clin d’ceil des actes asservissants {karma).



1. Probablement dans une partie de ce texte qui a été perdue.

[57]






SPANDANIRNAYA DE KSEMARAJA ET
SPANDAKARIKAVRTTI DE BHATTA KALLATA

Ksemaraja qui avait, comme nous venons de le voir, d’abord glosé la premiere des
Stances sur la Vibration, se trouvant plus tard sollicité par un disciple ardent,
éerivit le Spandanirnaya on il glose wuvre en sa totalité. Nourri par les
explications détaillées données a son disciple par Abbinavagupta, ce commentaire
[fidele an texte et abondant en références tend a unifier dans nne vision d’ensemble les
développements que connut le Sivaisme aprés Vasugupta.

1] a paru intéressant de disposer la breve glose de Bhatta Kallata parallelement a
la stance commentée sur la page on celle-ci figure. Kallata était disciple de 1 asugupta
et certains voient méme en lui le rédactenr des Karikd, mais c'est bien a Vasugupta
que Ksemaraja et Mabesvarananda les attribuent. Quoi qu’il en soit, Bhatta Kallata
a en linitiative de les diviser en trois parties, division adoptée par Ksemaraja.

STROPHES D’'INTRODUCTION

1. Sur la paroi de son propre Soi libre et pur, la vibrante énergie
extrait éternellement de son propre Soi, comme un miroir reflete une
ville, 'univers entier, de la terre a Siva, univers qui lui est essentiellement
identique.

Déesse de la vision mystique, efficience des mantra, fulguration infinie
de P'absolue intériorité, éternellement surgissante, ensemble des sons,
Cest elle, énergie vibrante du Seigneur, gloire a elle dans P'univers entier.

2. Bien que P'on ait quelque peu savouré le nectar de la vibration
grace au Spandasamdoha, je m’applique maintenant (a offrir) la pleine
jouissance de sa saveut.

3. Si vous désirez connaitre ’enchainement exact de ces sitra, le
parfait acces a la Réalité supréme, expression d’un raisonnement aigu,
Pemploi correct des moyens, 6 vous qui avez lesprit subtil, appliquez
votre pensée a cette glose du vénérable Spandasistra, le traité sur la
vibration, et obtenez la richesse du spanda.






| SYARUPASPANDA

Essence de la vibration

Résumé

Le vénérable maitre Vasugupta eut les yeux dessillés, au cours d’un
réve, par le supréme Siva, toujours prét a accorder sa grice a tous les
étres, et sa grandeur spirituelle s’épanouit lorsqu’il pénétra mystiquement
en Paramasiva.

Docile au désir du Seigneur, il se rendit a la montagne Mahadeva et y
découvrit, gravés sur un grand roc, les Siva si#ra qui y étaient cachés'.

Afin de démontrer 'accord existant entre expérience, textes sacrés et
raison, il exposa I'enseignement des sizra de fagon abrégée en cinquante
et un versets au sens profond et lumineux, les Spandastitra.

Les vingt-cinq premicres stances sont consacrées au spanda (ou
Réalité vibrante) en son essence, les sept suivantes au spanda propre a
P’apparition de la Science innée, tandis que les dix-neuf dernieres traitent
du spanda dans la splendeur de son déploiement. Ce recueil s’écoule donc
en trois « flux’%

Le premier commence par une stance laudative qui introduit
implicitement I’objet de I'ceuvre. Les quatre stances suivantes prouvent
Pexistence du spanda a T'aide d’arguments irréfutables; les sixieme et
septiecme décrivent ensuite les moyens de I'atteindre et de le reconnaitre ;
la huitieme réfute des objections soulevées contre ces moyens de
délivrance ; quant a la neuviéme, elle montre ces moyens comme

1. Ksemarija propose a ce sujet un exposé plus complet dans ses
stances d’introduction aux Siva siitra, cf. §. S. v. tr. p. 31.

2. Nibsyanda ou nisyanda, «flot», ce qui évoque la spontanéité du
commentaire. Je traduirai, non sans regret, ce terme imagé tout
simplement par « chapitre ».

- 60

parfaitement aptes a conduire au but. La dixiéme expose la véritable
nature de ce but; et selon la onziéme la servitude prend fin lorsqu’on
demeure inébranlable en ce moyen. La douzieme et la treizieme
repoussent les theses nihilistes et insistent sur leur opposition a la these
soutenant l'existence du spanda. Les trois suivantes affirment que le
spanda est indestructible, seul peut étre détruit le déploiement qui en
procede et la théorie des nihilistes a ce sujet est extirpée jusqu’aux
racines. La dix-septiéme déclare que si ’homme parfaitement éveillé peut
toujours réaliser le spanda, celui qui est a peine éveillé n’en jouit qu’au
début et a la fin (des divers états). Puis vient dans la dix-huitieme la



description de la connaissance de ce parfaitement éveillé qui percoit le
spanda en tout état (veille, réve ou sommeil). La dix-neuviéme stance
montre le procédé qui sert a supprimer les obstacles sur la voie du bien-
éveillé. Selon la vingtiéme, la nature véritable reste voilée aux yeux d’un
yogin non entié¢rement éveillé, d’ou la nécessité de la ferveur pour
atteindre le parfait Eveil, exposée dans la vingt — et-uniéme. La vingt-
deuxieme décrit les circonstances spéciales de la vie courante par-
ticuliecrement propices a la cessation de toute agitation ; enfin les stances
vingt-trois, vingt-quatre, vingt-cinq précisent que le bien-éveillé doit
toujours demeurer vigilant afin de parvenir a la parfaite illumination en
déchirant, ainsi qu’il sied 2 un yogin, le voile ténébreux du sommeil

profond.

1 [Nous offrons nos louanges...]

Nous offrons nos louanges 2 ce Seigneur (Samkara) ', source du
glorieux déploiement de 1a Roue des énergies, a Lui qui en ouvrant
et en fermant les yeux fait disparaitre et apparaitre ’univers.

Par la grace du Seigneur, nous parvenons a reconnaitre I’étendue
infinie de notre propre Conscience, non-dualité et supréme félicité, et
tous les tourments s’apaisent (szzz —) a jamais. Nous louons le Seigneur
— notre propre et véritable nature — en I'exaltant comme transcendant
Punivers et nous pénétrons en Lui en immergeant notre état de sujet
faconné que lui-méme a suscité.

Cette compénétration qu’expose le traité a pour fruit la libération en
cette vie méme.

Le pluriel « nous » dans « Nous louons » (stumab) signifie que nous ne
sommes pas différents de ceux qui sont dignes de sa grace et auxquels il
accorde un coup d’ceil favorable.

Tam, Lui, souligne I'unicité (propre au Seigneur) suggérée par la
premiere moitié du vers. Lui, le Seigneur, le grand Dieu incomparable,
essentiellement Lumiere consciente, est aussi liberté pléniere, cette trés
haute Energie, bois de friction aux deux poles émetteurs® a jamais
identiques a la vibration lumineuse (sphurattd), masse indivise de félicité,
et cela, grace a la saveur de la prise de conscience globale propre a
I'intériorité pléniere qui (recele) le sens supréme de 'ensemble des lettres.

La libre énergie, bien que non différente du Seigneur qui est par lui-
méme immuable’ puisquil a pour nature la Conscience, présente une
succession ininterrompue d’émissions et de résorptions se détachant sur
sa propre paroi comme une ville se refléte dans un miroir. On expliquera
plus loin comment la ville semble s’ajouter a la paroi alors qu’en réalité
elle ne s’y ajoute pas.



Cette libre énergie du Seigneur est appelée spanda au sens de léger
tremblement®. En conséquence le Bienheureux est perpétuellement
vibrante Réalité et n’est jamais

Bhatta Kallata (interprete ce verset différemment: Siva fait
apparaitre et disparaitre 'univers quand il ouvre et quand il ferme les
yeux).

La cause (kdrand) de la naissance et de la résorption de l'univers
releve de notre nature méme identique a Siva, au gré de la seule
imagination créatrice; la cause incitatrice (bet#) de la naissance de la
souveraineté propre a la Roue des énergies releve, elle, (de Siva) qui a
pour corps la Supréme Connaissance (v7idna). Hommage lui soit rendu.

1 Samkara, celui qui accorde sama, la paix ou anugraha, la grace.

2. Les arani symbolisent subjectivité et objectivité.

3. Acala, inébranlable.

4. A savoit kimcit calatta, faible mouvement.

62—

dépourvu de vibration (aspanda). Certains' soutiennent que la Réalité
est aspanda et donc inerte; s’il en était ainsi, I'essence intime étant
immobile (sinta), 'univers serait privé de souverain, autrement dit
d’énergie créatrice.

Ce traité est intitulé Spanda, car nos grands maitres I'ont composé
pour montrer que notre propre nature est identique au Seigneur, en tant

quénergie vibrante ayant pour saveur la vibrante irradiation® de la
Conscience, ce qui sera montré par la suite.

Cette méme Réalité vibrante (spandatattva) qui est une félicité pleine
du ravissement de lintériorité indifférenciée, embrasse une infinité
d’émissions et de résorptions ; sa vraie nature est de susciter 'expansion
et la rétraction du sujet percevant et de l'objet percu, c’est-a-dire de
Punivers entier fait de pur et d’impur. Digne de 'enseignement de toutes
les #panisad (connaissances mystiques), elle consiste en wumesa et nimesa
simultanés, éveil et assoupissement.

A Iétape « nimesa », elle ferme les yeux lorsqu’elle résorbe I’émission
antérieure de Pensemble des niveaux de la réalité allant de Siva a la terre.
Quant a ce qui va apparaitre, elle se montre, a 'étape « #nmesa », comme
la moelle de la manifestation en revétant un aspect émetteur et en faisant
émaner Punivers. Ainsi 'étape « nimesa » a pour essence « unmesa » de la
masse indivise de la Conscience ; de méme que I’étape « nimesa » de cette
derniére constitue I’étape « u#nmesa » de I'univers.



Drapres un livre sacré : “La Déesse perpétuellement leche son veau
(Tunivers) et perpétuellement se montre pleine. C’est I’énergie de volonté
du Tout-puissant auquel elle est identique comme une vague a 'océan.” >

Par sa libre énergie, le grand souverain assume, sur le plan subjectif,
les toles successifs de Siva, mantramahesvara, mantredvara, mantra,
vijiidndkala, pralayi — kala jasqu’au sakald’. Et parallélement, sur le plan
objectif, il se présente sous laspect d’expériences correspondant a
chacun de ces roles. 11 se plait a cacher, en se jouant, son intime essence
pour révéler dans I'ordre descendant une série d’étapes dont chacune
oblitere (nimesa) la précédente et sert de support aux étapes qui
succedent.

Il en va de fagon analogue quant aux étapes progressives de la
remontée pour I’étre plein de sapience (prajiidyogin), Siva déployant ce qui
précédait et éliminant ce qui suivait.

1l manifeste donc ces aspects divers ou bien dans 'ordre descendant
en faisant surgir leurs limites et en supprimant leur état supérieur, ou
bien dans 'ordre ascendant, en faisant tomber ces limites et en montrant
les aspects successifs sous un angle déja développé. Il enseigne ainsi que,
par un simple jeu de contraction et d’épanouissement, toute chose
possede la nature de toute chose, selon 'ordre descendant ou ascendant.

1. Ce sont les Vedantin entre autres. Aspanda, inerte, inactif, sans
vibration, sans mouvement.

2. Sphurattd, scintillement, frémissement, pulsation.

3. Cf. Spandasamdoha, p. 47.

4. Cf. pp. 14 et 104 sq.

- 063

La perception de la différenciation est donc uniquement due a la

contraction (ou a la limitation) qu’il suscite. A cette différenciation, ce
traité a précisément pour but de mettre un terme. Assez a ce sujet.

La conscience est donc simultanément wimesa et wnmesa, car
manifestant (#nmesa) les apparences de bleu, de plaisir, elle fait disparaitre
(nimesa) l'essence méme du sujet percevant tout et résorbe aussi
I’apparence du jaune précédemment pergue.

Que pour mettre fin (a un tel) devenir, les étres de grande intelligence
discernent la divine Conscience, I'illumination (prazibha) qui est a la fois
nimesa et unmesa. Cette simultanéité ne peut étre éprouvée que par soi-
méme.

C’est pourquoi le glorieux Kallata, dans sa glose, désigne wnmesa et
nimesa par un seul terme : « énergie de volonté ».



(Vasugupta) déclare aussi que la résorption de la pensée précédente
qui est cause de I'apparition de la suivante est dite « wnmesa », ouverture
ou éveil, car sans la résorption de la pensée précédente, il n’y aurait pas
apparition d’une «autre» — théme que nous éluciderons au cours du
commentaire du ITI, 9.

Selon le verset 14 du chapitre III, 'apparition des réactions constitue
la disparition méme de 'ambroisie : « ’irruption des réactions, c’est pour
lui la perte de la saveur de la supréme ambroisie. .. »

On montrera que nimesa sous forme d’apaisement de Iagitation
implique en méme temps wnmesa, apparition de I’état supréme. Et au 1,9
également : “Dés que s’apaise lagitation,... alors I’état supréme (se
révele).”

Bien que Iénergie revéte une double forme selon que prédomine
nimesa ou unmesa, elle est unique en réalité. La premicre moitié du verset 1
a donc pour signification : “D’une seule et méme énergie relévent
émergence et immergence : d’une part éveil ou émergence de l'univers,
avec l'apparition des niveaux s’étageant de Siva a la terre — émission
infiniment variée qui engloutit (wimajjana) la véritable moelle de
Iindifférencié. D’autre part, cette méme énergie est #imesa, elle résorbe
toute lextériorité quand il y a émergence ou wmmesa de Iessence, en
effacant toutes les différenciations”.

Nous soutenons ainsi que la résorption est apparition et que
Papparition est identique a la résorption. En réalité, rien n’apparait ni ne
disparait, seule la vibrante et divine énergie (spandasakti), bien que sans
succession, revét Dapparence de tel ou tel aspect et clest
métaphoriquement qu’elle fulgure ou qu’elle s’évanouit.

Stabilité, dissimulation et grice!, ces fonctions divines ne sont que
des aspects particuliers de wdaya et pralaya (surgissement et
engloutissement) et y sont incluses, ce que jai expliqué de facon détaillée
dans mon Spandasamdoha®.

1. Ce sont sthiti, permanence de 'univers, vilaya, obscurcissement
ou dissimulation, sak#pdta, grice ou anugraba, faveur divine.

2. Cf. ici pp. 48-50 et Hymnes aux kali.

— 64—

Mais on souleve une objection: du point de vue du
vénérable Mahartha' les activités variées de Punivers sont engendrées par
les divines énergies de I’émission. Pourquoi met-on en ce cas au singulier

«tam», Lui ? Le verset répond : Lui, « source du glorieux déploiement de
la Roue des énergies ».

Sakticakravibbavaprabbava



(Premiere interprétation :) Sakticakra désigne I'ensemble des douze
divinités telles s7s#, rakta, et autres énergies ; vibhava est le déploiement
sous forme de #dyoga', etc., et prabbavasiva en est la « source ». Ces divines
énergies embrassant le maitre de Iénergie, le majestueux Bbairava-le-
baratteur, s’adonnent au jeu de créer l'univers, conformément a la
tradition sivaite.

D’ou vient que le Seigneur est cause incitatrice (bezz) de ’émission et
de la résorption de l'univers ? Une deuxiéme interprétation répond a
cette question :

L'univers n’a d’autre existence que celle d’étre manifesté, la
manifestation n’étant que prakdsa, la lumicre consciente. Le sage bien
inspiré, Utpaladeva, le dit claitement dans sa Pratyabhijnikarika : « Si
les choses en leur totalité apparaissent a Pextérieur, c’est qu’elles reposent
dans le Soi divin. Si elles n’existaient pas en Lui, il n’y aurait pas prise de
conscience (dmarsa) du désir de manifestation » (I, 5, 10)°.

Sakticakra désigne la Roue des énergies existant comme lumiere et ne
faisant qu’un avec la lumiere intérieure du Seigneur. C’est pourquoi, selon
les dgama, Para- mesvara est doué d’une infinité d’énergies.

Prabbava signifie cause substantielle (&drana). 1'ibbava, glotieux
déploiement, désigne la variété infinie des unions et des séparations
mutuelles de toutes choses, ayant pour signification ultime la
manifestation de la Roue des énergies.

Ainsi le Bienheureux, unissant et séparant de fagons variées toutes les
apparences ayant pour corps la connaissance et qui résident en Lui
comme Lui étant identiques, est cause incitatrice (be#) de 'apparition et
de la dissolution de I'univers. Selon les termes mémes du glorieux Bhatta
Kallata : «II est la cause (bets) de 'apparition de la souveraine Roue des
énergies qui est corps de connaissance (vijfidnadeha)». Ces deux
interprétations sont conformes a sa glose.

D’apres (une troisieme interprétation qui prend pour support) les
livres sacrés : « Ces énergies sont l'univers entier », et également suivant
la stance II, 4 : «il n’y a donc... point d’état qui ne soit Siva... », la Roue
des énergies désigne l'univers.

Selon (une quatrieme interprétation qui s’appuie sur) enseignement
mystique

1. Sur le systeme Mahartha ou Krama cf. ma traduction de la
Maharthamanjari qui appartient a cette école.

2. Udyoga, élan créateut, avabhdsana, manifestation de 'univers en
Siva, carvana, engloutissement ou prise de conscience de l'univers a
Pintérieur de la conscience; vilipana, retrait de I'univers en Siva qui
reprend sa forme d’indicible énergie (anikhya). Ce sont des états



mystiques correspondant a sss#, rakta, sthiti, pralaya, etc. sur le plan
cosmique. Cf. Hymnes aux Kili, p. 111 sqq.

3. En ce qui concerne I'Isvarapratyabhijni, les références
données pour la Karika renvoient toujours a I’édition de la Vimarsini :
ILP v

— 65—

concernant les énergies : «le vide éthéré (vyoman) qui se trouve dans la
voie élevée de khecari est le domaine de vdmesi».

J’ai expliqué dans mon Spandasamdoha ce que sont les énergies
vimesvari, khecari, etc.!

Et la Karika (I, 20) déclare aussi a leur sujet : « toujours empressées a
dissimuler leur propre assise a ceux dont I'intelligence est mal éveillée ».

Selon ces deux interprétations, sakticakra est considéré comme le
déploiement de la Roue des énergies.

Dans deux autres interprétations, la Roue des énergies désigne
I’ensemble des organes (I, 6) et le mantra éternel (11, 1).

Enfin, selon le verset 13 du chapitre IIT : «’ensemble des énergies
issues de la multitude des sons... », sakticakra correspond aux divinités
comme Brahml et autres.

Dans mon Spandasamdoha j’ai donné des interprétations précises
concernant la Roue des énergies.

Le glorieux déploiement (vzbhava) est ici la grandeur et selon
Pexpression pra — bhavati («il est puissant») la puissance autonome et
non la dépendance a I’égard d’autrui qui caractérise I'étre lié.

Si Pon considére comme un bahuvribi® ' sakticakravibhavaprabhava », on
lira : « Samkara dont prabbava (c’est-a-dire udaya, apparition et abbivyakts,
le dévoilement) procede de wibhava, épanouissement intériorisé de la
Roue des énergies, c’est — a-dire de ce faisceau de rayons que sont les
énergies sensorielles », car la reconnaissance de la nature divine a lieu
sans effort grace a I'intuition de 'essence intériorisée.

Mais voici une autre interprétation du premier verset dans son
ensemble : Nous louons Samkara, masse indivise de Conscience et de
félicité qui, en ouvrant et en fermant les yeux, révele et voile sa propre
essence; et, ce qui est a lintérieur étant aussi a I'extérieur, Il suscite
pralaya et udaya, dissolution et apparition de I'univers, du corps, etc., par
immergence et émergence’. En ce qui concerne le monde externe et
quant a ses adorateurs, Il illumine ’Essence de la gloire (de la Roue des
énergies) qui est expansion des énergies de la Conscience supréme.

Mais on peut encore interpréter cette stance de la maniere suivante
sans tenir compte de 'ordre des mots :



Nous louons Samkara, masse de Conscience, le Soi, cause de la
grandeur de la divine Conscience, ayant pour essence #nmesa et nimesa
émettant 'univers par wmmesa, en tant que flot orienté vers Pextérieur IT
fait apparaitre le monde et par nimesa, en Uintériorisant II le dissout.

Méme quand Paramasiva pénétre dans le corps, 1l effectue en fermant
eten

1. Icip. 52 sq.

2. Sut babuvribi, composé possessif, voir note plus loin.

3. Nimagjana et unmagjana.

— 66 —

ouvrant les yeux (uimilana et unmilana) I'émission et la résorption du

quintuple univers'. C’est ce quexptime Utpaladeva doué de la
connaissance de la Réalité mystique :

«Ainsi, méme dans la vie ordinaire, le Tout-Puissant ayant, selon son
désir, pénétré dans le corps, etc., manifeste a I’extérieur le flux des objets
qui brillent en Lui.» '?

Pour faire entendre la signification de la stance, le maitre Vasugupta a
repoussé 'expression « par qui la libre énergie » au profit de : « Lui qui en
ouvrant et en fermant les yeux » (unmesanimesiabhyin).

La louange adressée a Samkara consiste ici en samdvesa, pénétration
en Lui, ce qui est le but ultime.

Si Pon comptend sakticakravibhavaprabbava comme un babuvrib? au
sens de I’épanouissement de la Roue des énergies, cela désigne la voie
pour parvenir au but ; mais si on en fait un Zatpurusa et qu’on lise : « Celui
qui dévoile aux adorateurs la gloire de la divinité, de la supréme
Conscience », il s’agit du fruit.

L’auteur le dira au verset 111, 19 : « Alors il devient le Souverain de la
Roue des énergies»; les Spandasiitra donnent donc sous forme
d’aphorismes le lien entre la voie et le but, entre #pdya et #peya, moyen et
fin.

1. La forme, le gout et autres sensations.
2. LPwv. 1 6-7.

3. Babuvribi, composé possessif ou attributif équivalent a une
proposition relative qui indiquerait la possession ou caractériserait un
objet. Tatpurusa, composé déterminatif a pour membre antérieur un nom
qui dans une phrase libre serait le régime du substantif, de I'adjectif, du
nom verbal figurant.ici comme membre ultérieur.

— 67 —



Quelle preuve avons-nous qu’il existe une essence divine tel Siva et
comment celui-ci engendre-t-il le monde sans 'aide de quelque cause
substantielle ou incita — trice ? S’il était cause substantielle, il serait
dissimulé par le monde comme une motte d’argile par le vase. La
dissimulation et la réapparition du Seigneur entraineraient une
différenciation en sa nature ; il y aurait alors une cause a sa réapparition
apres sa disparition, ainsi qu’a la manifestation du monde; la dualité
s’ensuivrait.

Pour répondre a ces objections, ("auteur) précise :

2 [... rien ne peut le voiler]

A ce en quoi demeure tout ce créé, a ce d’ou il émerge’, a cela
aucun obstacle nulle part puisque, en raison de son essence, rien
ne peut le voiler.

Ni lieu, ni temps, ni modalité ne peuvent faire obstacle au libre flot
de notre propre nature, celle du Seigneur, masse indivise de conscience et
de félicité, car rien ne peut voiler ou dissimuler son essence.

Si le souffle, Poctuple fortetesse®, les émotions, les impressions
sensorielles susceptibles d’obnubiler la Lumiere consciente ne se
manifestent pas spontanément, ils n’ont pas d’existence. Mais s’ils se
manifestent spontanément, ils sont identiques au Seigneur — pure
luminosité. Des lots, qui fait obstacle et a quoi, et que signifie le mot «
obstacle » ? C’est pourquoi I'auteur précise : « ce en quoi demeure tout ce
créé ».

Yatra, 1a en cette Conscience — notre propre Soi —, tout ceci, idam,
le monde, subsiste sous forme de sujet connaissant, de connaissance, de
moyens de connaissance et d’objet connu. Clest la qu’il puise son
existence en manifestant son éclat. Ce monde ne peut donc lui faire
obstacle, comme le déclare ’Ajadapramatrsiddhi (21) :

«Comment peut-il y avoir pour Lui quelque restriction due au
souffle, lequel n’est autre que Lui ? »

(A Pobjection 3) si seul ce qui est produit peut posséder la lumiére
propre a lexistence, alors a quoi est due sa production elle-méme ? En
réponse 'auteur précise : « La d’ou il émerge... ».

Si Pon écarte la Conscience comme cause universelle, elle dont
témoignent expé —

Bhatta Kallata.

A qui s’enquiert: comment peut-on nommer Siva notre nature
propre qui transmigre, on répond « ce sur quoi ce monde repose, ce dont
il surgit ne peut jamais, en raison de sa propre nature, étre voilé, méme



durant I’état de transmigration. Il ne rencontre nulle part d’obstacle.
Voici ce qu’on appelle “nature Sivaite”. »

1. Yatra sthiti, indique la résorption et yasmdt ’émanation ; en ces
deux états, rien ne peut le voiler.

2. Puryastaka, le corps subtil.
—68 —

rience, mémoire, réve, construction mentale et fantasmagories du
yogin', il ne convient pas cependant de lui substituer des causes comme
la nature inconsciente (prakrti du Samkhya) 1 * et comme les atomes
(these Vaisesika) que ni preuve ni raisonnement ne fondent.

Kirya signifie ce qui est un effet, ce qui est produit par I'action d’un
agent et non par une cause inconsciente. Selon 'Isvarapratyabhijfiakarika,
dans le cas de l'inconscience, la causalité ne peut étre établie, c’est ce
qu’éclairera le 1, 14 : «Par les expressions agent et action (kdrya), on
désigne ici deux états (de ce spanda).» Le terme «tout» suggere que
'agent est indépendant d’une cause substantielle (#pddina). On ne verra
jamais un effet produit — le pot — obstruer 'essence de 'agent — le
potier.

(Autres objections )

Ce terme «émerger» n'implique-t-il pas qu’a lorigine le monde
préexiste quelque part? Non. C’est dans la Conscience et en elle seule
qu’il réside. Si le monde, en effet, n’existait pas dans la conscience qui
n’est pas distincte de la Lumiere — I'intériorité absolue —, comment
viendrait-il a Iexistence sans 'aide d’une cause substantielle ? Clest ce
qu’exprime le texte sacré : « Tout comme un grand arbre banyan réside
en germe dans sa propre graine, ainsi le monde mobile et immobile
repose dans le germe du coeur (Sanh) ». (Paratrimsika, 24.)

Et on lit, nous I’avons vu, dans I'fsvarapratyabhijfiavimarsini (I, 5,
10) :

«Si les choses en leur totalité apparaissent a I'extérieur, c’est qu’elles
reposent dans le Soi divin. »

Ainsi le Seigneur qui est Conscience fait émerger l'univers en
cristallisant’ sa propre nature. On comprendrait alors « ez » au sens de «
eva » et le verset signifierait : c’est seulement parce qu’il demeure en Lui
que le monde émerge.

Admettons que le monde soit issu de cette lumicre consciente, et
qu’il se soit séparé d’elle, comment peut-il alors se manifester puisque
rien ne se révele en dehors de cette lumiere? N’y a-t-il pas
contradiction ?



Méme quand il émerge, il ne cesse de reposer toujours en ce dont il
émerge : le monde ne surgit pas de cette lumiére consciente comme des
chitaignes hors d’un sac®, mais grice a sa libre nature le Seigneur fait
mitoiter sur sa propre patoi, a la maniere d’un miroir reflétant une ville,
P'univers qui, reposant en Lui, semble séparé de Lui bien qu’il ne le soit
pas en réalité.

1. Prestiges qu’il suscite a son gré.
2. Cf. Introd. Samkhya, p. 10 sqq.

3. Kirya, action, effet, jouissance, objet éprouvé, capacité
d’effectuer un effet.

4, Ag/d —, solidifier, congeler, dessécher.

5. Les chataignes sont distinctes les unes des autres et du sac
également. Toutes les choses sont inséparables du spanda méme si c’est
métaphoriquement que lon dit qu’elles y résident, en sortent ou s’y
reploient.

— 69 —

(On objecte encore :) Accordons que ni temps, ni lieu, ni modalité ne
peuvent faire obstacle a Celui qui manifeste 'univers, et que c’est en
vertu de sa lumicre que P'univers se révele et que s’il subsiste c’est qu’il
n’est autre quelle.

Mais lors de la dissolution de I’univers semblable au sommeil
profond, le Seigneur ne sera-t-il pas caché ?

Méme quand il se dissout, c’est en Lui qu’il se résorbe comme
identique a Lui ; il n’y a donc pas de vide, lequel est inconcevable sans le
support de la lumiere consciente. Selon le Svacchandatantra : « Est non-
vide (asinya) ce qu’on nomme vide (sumya) car simya, vide, signifie
seulement abhdva, non-existence objective ; 6 Déesse, doit étre reconnu
comme abhdra, non-existence, ce en quoi toute existence objective est
dissoute. »

En conséquence, cette Réalité est omnipénétrante, éternelle, parfaite,
douée de toutes les énergies, lumineuse par elle-méme. Les pictres
criteres de la connaissance (...) sont incapables de prouver son existence
puisque c’est d’elle qu’ils dépendent, comme le déclare le Tantraloka : «
Lui, le grand Dieu, est la Vie ultime des preuves elles-mémes qui forment
la Vie de toute chose. » (I, 55).

(...) Il n’y a donc jamais, nulle part, aucune obstruction au spanda.
Utpaladeva s’exprime ainsi dans sa Sivastotravali :

«O Seigneur de l'univers, gloire a ta Seigneurie incomparable,
puisqu’il n’est rien sur quoi elle puisse régner. Mais gloire aussi a (Ton)



autre (Seigneurie) par laquelle cet univers n’apparait pas tel qu’il brille

(par essence). » (XVI, 30.)

[Ksemaraja commente ce passage de la Stotrdvali en ces termes : «
Siva possede deux souverainetés : 'une supréme, propre a Paramasiva et
sans précédent car il n’y a rien de distinct de Siva, I'indifférencié, sur quoi
elle pourrait s’exercer ; autre, illusion (M4yd) digne elle aussi de gloire,
du fait qu’elle procede de I’énergie d’autonomie. Par sa faute, le monde
tel qu’il apparait en ses modalités variées, ne se manifeste pas en son
essence indifférenciée. .. »|

Rien ne pouvant voiler son essence ni faire obstacle au spanda, un
yogin doit étre ardent a s’absorber dans sa nature propre a la fois en
nimilana et en unmiiana-samadhi (soit avec les yeux fermés, soit avec les
yeux ouverts). Comme on le dira au I, 9 : « Dés que I'agitation s’apaise. ..
I’état supréme (se révele) », ou encore au II, 4 : « Point d’état qui ne soit
Siva. »

En aucun cas il ne peut y avoir négation ou obstruction de sa nature
propre méme si un sujet percevant (bhoktr) (qu’il soit bouddhiste ou
autre) imagine qu’il n’y a pas de Soi ou qu’il existe quelque preuve qui le
nie. En effet, si un tel négateur n’existait pas réellement, sa négation
serait comme une peinture sans support ; sans I'existence du négateur, la
preuve de inexistence du Soi n’a aucun vrai fondement. Dans ce cas, la
preuve de la Réalité du spanda est (précisément) sa manifestation comme
négateut.

La Réalité du sujet (pramatr) ainsi prouvée a 'aide de paroles, montre
que le Seigneur, brillant de son propre éclat et preuve fondamentale
(adisiddha), existe réellement. Ce point sera éclairci par la suite.

—70 —

Ainsi la Réalité du Seigneur est immanente quand elle opere émission
et résorption de l'univers, tout en demeurant transcendante. L’objet
ultime qu’adorent toutes les écoles théistes vénérant un Dieu supréme ne
différe pas de la Réalité vibrante ; la diversité de I’adoration provient
uniquement de la libre activité (du spanda).

En vérité l'univers entier a pour moelle Pefficience de ce (spanda)
comme le suggere la stance 1 du chapitre IT : « Quand ils se sont emparés
de cette puissance, les montra, pourvus de la puissance de
I'Omniscient... »

Point de place donc pour les objections qu’on nous a faites. Que les
étres de cceur, sans prétention ni sens de la possession, discernent par
eux-mémes quant aux Spandasitra, gemme qui assouvit tous les désirs,
la différence entre ma glose et celle de tous les autres.

Je n’ai pas ouvertement montré cette différence a propos de chaque
mot de peur d’alourdir mon ouvrage.



71—

Méme si cette essence n’est susceptible d’aucune obstruction comme
on vient de le montrer, ne se dissimule-t-elle pas elle-méme sous les
divers états de veille, de sommeil et autres alors qu’on ne 'appréhende
pas ? Pour répondre a cette question (Pauteur) éclaircit a nouveau sa
position :

3

3 [Bien que ce (spanda) se répande...]

Bien que ce (spanda) se répande’ en états distincts de veille, de
sommeil et autres, qui sont (en réalité¢) non distincts de lui, il ne
déserte jamais sa propre nature de Sujet qui pergoit
(upalabdhrtah).

Que ce soit dans les états différenciés de veille, de téve et de sommeil
profond — lot commun des mortels — ou que ce soit sous la forme de
concentration, de recueillement (dhyina) ou d’absorption (samddhi), états
mystiques d’un yogin, cet acte vibrant s’écoule en des formes variées sans
jamais perdre sa propre nature de Soi universel. En d’autres termes, il ne
se soustrait jamais a sa propre essence de sujet connaissant. S’il se
soustrayait a sa natute innée, la veille et les autres états, privés de lumiere,
ne se manifesteraient pas. Et si dans le sommeil profond la nature du
sujet percevant n’est pas directement connue, le souvenir qu’on garde
d’avoir dormi est la preuve qu’a existé I'expérience antérieure de ce
sommeil profond.

Si d’autre part on donne au terme eza le sens de apz, on lira : méme en
I'absence des états de veille et de réve — c’est-a-dire dans le sommeil
profond — le spanda ne s’écarte pas de sa propre essence.

On peut comprendre I'expression « zadabhinna » de la fagon suivante :
étant donné que la veille et les autres états sont identiques a Siva et donc
lumiere consciente, comment existeraient-ils au cas ou Siva (le spanda) se
départirait de sa nature de sujet conscient ?

Ou encore, si «cela» (7af) est sujet de prasarpati, on comprendra que
le spanda, en dépit des états différents se répand et donc revét la diversité
mais sans jamais abandonner sa propre nature de Sujet.

L’expression « fadabhinna » permet de réfuter les théses des adeptes
du Samkhya et du Paficaratra. Les différents états sont-ils des « évolués »
selon la théorie de I'évo —

Bhatta Kallata (comprend ainsi ce verset :)

Les états distincts de veille... ne se répandent pas comme différents
de lui et donc il ne déchoit jamais de sa propre nature, celle de sujet



percevant. (Et il commente :) Quelque importants que soient les états de
veille, de sommeil, son essence n’a aucun voile vu que la nature du sujet
percevant est commune également aux trois états, son essence n’est donc
pas sujette a changement, tel le poison dans les bourgeons et les cing
autres parties d’une plante vénéneuse.

1. Prasarpati, il rampe comme un serpent, il se glisse lentement et
sans bruit.

72

lution (parindma) » soutenue par les adeptes de ces deux systemes ou
sont-ils une apparence fallacieuse (vivarta) comme le soutiennent
grammairiens et Vedantin ?

Si ces états « évolués » de la Conscience en différaient quelque peu au
cours de leur transformation, la Conscience, elle aussi, se transformerait
quelque peu (et ne serait donc pas immuable).

En Pabsence de la Conscience, rien ne se manifesterait comme I’a dit
le vénérable Kiranatantra : « Seul I'inconscient se transforme, il n’en est
>
pas ainsi du conscient (cefana). »

Et contre les partisans de I'illusion (Mdyd), le Trika soutient que ce
qui est percu ne peut étre irréel, sinon le brabman lui-méme serait irréel.

De I'expression « tadabbinna » (non différent de ce spanda), on conclut
que le Seigneur accomplit 'impossible en manifestant des états différents
(réve, veille...) révélant ainsi simultanément la différenciation en sa
propre indifférenciation.

Selon ses énergies — non-supréme, supréme, intermédiaire — il
fulgure en tant que différencié, non-différencié, ou en tant que non-
différencié-différencié a la fois.

Le Bienheureux lui-méme fulgure en tant quincomparable Réalité
trika ou systeme de la triplicité.

Du point de vue mystique, ces vers enseignent qu’est identique a
Samkara lui — méme celui qui, tout en résidant dans les différents états
de veille et autres, s’adonne a contempler perpétuellement sa propre
nature, et la reconnait. !

1. Cf. Introduction, pp. 11, 16.
_T73__

Lauteur réfute maintenant la thése des bouddhistes Sautriantika,
partisans de jidnasantina, ou «série de connaissances» !, pour lesquels
douleur, plaisit et autres impressions revétent l'apparence d’une
conscience unique aux formes variées. La série de connaissances est la
seule réalité, donc point de sujet connaissant. Quant aux Mimamsaka, ils
soutiennent que ce qui est connu par intuition du Je mais toujours recou-



vert par les conditions limitantes de plaisir, etc. est le Soi. Le verset qui
suit réfute les deux theéses :

4 [... les formes de conscience]

Il est évident que les formes de conscience « je suis heureux, je
suis malheureux, je suis attaché» ont leur tourbillonnante
existence autre part, la ou est ourdie la trame qui relie les états de
bonheur et autres.

Le méme moi est heureux, le méme est malheureux, le méme
éprouve attachement ou aversion... Toutes ces impressions conscientes
reposent dans la Réalité permanente et intériorisée du Soi et nulle part
ailleurs.

«II est évident» c’est-a-dire avec soi-méme pour témoin, sinon il ne
pourrait y avoir continuité entre les connaissances instantanées et les
concepts qui procedent de leurs traces résiduelles car les connaissances
disparaissent aussitot apparues et ne laissent aucun résidu.

«Autre part» désigne la vibrante Réalité, Siva, notre propre essence
dans laquelle tous ces états sont enfilés comme les perles d’un rosaire. ..
Ici point de mémoire possible issue de traces résiduelles sans un sujet
immuable qui relie expériences passées et expériences actuelles.

[Ksemaraja renvoie les «amateurs de subtlités» a la
Pratyabhijfidkarikd d’Utpaladeva et au commentaire qu’en fit
Abhinavagupta®. Puis il se dresse contre la thése des Mimamsaka pour
lesquels anyatra, « autre part», désigne le puryastaka’, « octu-

Bhatta Kallata

11 relie entre eux tous ces états car on a la perception de la continuité
quand on se dit : moi-méme qui suis heutreux, c’est moi qui plus tard suis
malheureux ou attaché. “Autre part” (amyatra) fait allusion a quelque
chose de distinct de ces états. C’est Lui qui d’aprés un Agama est qualifié
de “supréme nature propre”.

1. Théorie des Sautrintika ou partisans bouddhistes de
Iinstantanéité. Cf. mon ouvrage Instant et Causes, le discontinu dans
la pensée philosophique de I'Inde (Vrin, Paris, 1955 et De Boccard,
Paris, 1989), chap. VIII. Le Trika admet aussi, en un certain sens, la
momentanéité d’une série d’états de conscience mais recourt a un sujet
qui, conscient de cette série, relie et unifie les maillons discontinus.

2. Voir commentaire Pradipika, sl. 4, ici p. 148.
3. Cf.S K IIIL 19.
74—



pie forteresse », fait d’organes subtils, d’intelligence, etc. et ne désigne
pas comme pour le Trika, le Seigneur masse de lumiere et de félicité,
notre propre nature.] Quand aamkara dissimule sa propre essence, il se
montre sous forme de puryastaka et, méme alors, ces impressions de
plaisir, de douleur ne peuvent faire obstacle a son essence. On reconnait
sa propre nature identique a Siva en immergeant dans le Soi inné
Poctuple forteresse et avec elle les choses extérieures.

_75

Ayant réfuté lensemble des théories par les raisonnements
précédents, le meilleur des maitres de la doctrine mystique qui,
connaissant les traités, jouit et d’un juste raisonnement et d’une
expérience personnelle, déclare que la Réalité vibrante (spandatattva) est
parfaitement fondée par la raison.

5 [... ce qui existe au sens supréme]

La ou il n’y ni douleur, ni plaisir, ni chose perceptible, ni agent
percevant, ni insensibilité (miidha») non plus, la réside ce qui
existe au sens supréme.

On peut dire 2 juste titre que le perceptible (qu’il soit interne comme
le plaisir ou la douleur ou qu’il soit externe comme la couleur bleue) ainsi
que le sujet percevant — corps subtil, sens et corps ordinaire —
n'existent pas réellement tant que n’a pas lieu expétrience... Mais si
Pexpérience a lieu, ils ne sont alors que Conscience (caitanya).

Le maitre de mon maitre, le vénéré Utpaladeva, qui connait la Réalité
mystique, s’exprime ainsi dans I'Isvarapratyabhijiidkariki : « Tout ce
qui est manifesté a la lumiére a pour essence la lumicere de la Conscience.
Ce qui n’est pas lumiére n’existe pas » > (I, S, 3). Dans le présent ouvrage
il est dit aussi : « ... car I'individu est la source de toutes les choses et en a
conscience du fait qu’il reconnait cette identité. » (II, 3).

C’est pourquoi seule existe la Réalité vibrante, masse indivise de
lumiére consciente dans laquelle il n’y a ni impression objective (douleur,
etc.) ni sujet qui les appréhende (gribaka).

Objection : En 'absence de sujet et d’objet ne déduira-t-on pas que la
réalité n’est que vide ? Non, dit I'auteur : Iinsensibilité serait vide elle
aussi ; cette réalité ne comporte ni vide ni insensibilité. I’insensible doit
ou se manifester ou ne pas se manifester. Sl ne se manifeste pas,
comment peut-on dire qu’il existe ? Et s’il se manifeste, en tant que
manifestation il est pure lumiere consciente, laquelle ne peut jamais étre
absente, car de I'absence de cette lumiere on ne peut avancer la preuve.

Bhatta Kallata



Sa propre nature (le spanda) n’est pas affectée par les expériences de
douleur, etc. Elle existe donc au sens absolu, elle est permanente, tandis
que les sensations de plaisit, issues de représentations, sont
momentanées, extrinseques a lessence du Soi, comparables aux
domaines sensoriels, aux paroles et autres... Mais quand il n’est pas
affecté par les modalités de douleur, de bonheur, de sujet et d’objet,
d’insensibilité, il n’est pas pour autant insensible comme une pierre.

1. Plusieurs termes servent a désigner ce qui est inerte, confus,
non-manifesté : jada, niidba.

2. «Prakdsitma prakdsyo rtho naprakdsas ca sidhyati ». 1’auteur joue
sur un seul terme, prakds —, ce qui rend ce vers intraduisible.

—76 —

«Quant a la modalit¢ intériorisée, habitacle des qualités
d’omniscience, etc., elle ne peut jamais étre anéantie... » (I, 16.)

De leur coté les Vedantin soutiennent que le brahman est
Connaissance supréme (vzidnd) mais pour nous un tel brahman est inerte
parce que privé de I'énergie de I'acte (spandasakti) sous forme de liberté
absolue.

Selon Utpaladeva, en effet: «La prise de conscience est reconnue
comme la nature de ce qui illumine, sinon, la lumiére méme, quand elle
reflete les choses, serait aussi inerte (jada) quun cristal de roche. » (LP.v. I,
5,11)

Bhattanayaka Pexprime dans une strophe : « O Seigneur, quel fruit
donnerait le supréme brabman' dépourvu de force virile si la belle sakt,
Iénergie, n’aiguillonnait ta virilité. »

Ainsi que le démontrent les FEcritures, le raisonnement et
Pexpérience, cette Réalité est la seule qui existe au sens absolu en tant
que plénitude spontanée et non point sous un aspect factice et limité
comme celui des impressions objectives : « Les choses inertes ne sont en
clles-mémes guere mieux que si elles n’existaient pas. Elles n’ont
d’existence qu’en relation avec la Lumiére. Seule la Lumicre consciente
existe en sa propre forme (le Sujet) et sous la forme de 'autre (’objet) »,
selon la citation du grand maitre. (Ajada, 13.)

Le vénérable Bhartrhari dit aussi: «Ce qui apparait au
commencement, au milieu et a la fin possede seul une existence véritable
alors que ce qui apparait 2 un moment donné n’a pas vraiment de réalité
sauf pendant la durée de son apparition. »

L’auteur proclame donc dans le présent verset que la Réalité absolue
est énergie vibrante, spandasakti. Quand, en outre, le spanda fulgure pour
celui qui s’adonne avec ardeur a la grande Expérience, au recucillement
et a lintuition mystique, méme s’il est en contact avec la douleur, le



plaisir, le sujet, objet ou leur absence, il ne fait aucun cas de ces états car
tout lui apparait uniquement comme la moelle de I’émerveillement. C’est
ce que chante le grand maitre Utpaladeva dans sa Sivastotravali (20,
12) :

«La voie du Seigneur est celle ou les douleurs prennent I'aspect de
joies, ou le poison lui-méme devient nectar et ou le cycle des naissances
revét aspect de la libération. »

La voie du Seigneur désigne ici la supréme énergie grace a laquelle on
parvient 2 la nature sivaite. '

1. Brahman, genre neutre et non, masculin comme Brahma, Dieu
créateut.

77 —
(L’auteur) décrit maintenant cette voie et ce qui la caractérise afin

qu’on reconnaisse la Réalité dont on vient de justifier 'existence a I'aide
d’arguments logiques :

6-7 [(La Réalité) a partir de laquelle il y a déploiement]

(La Réalité) a partir de laquelle il y a déploiement, maintien et
résorption de Pensemble des organes associé a la Roue intériorisée
des énergies — ensemble qui, inconscient, se comporte comme
s’il était conscient par soi-méme — une (telle) Réalité doit &tre
scrutée avec zéle et respect, elle dont ’autonomie est innée et
universellement répandue.

Cette Réalité doit étre scrutée avec zéle, foi et révérence afin de
mettre un terme a toute différenciation conformément a I'enseignement
des Sivasiitra : « L’élan est bhairava. » (1, 5.)

En ce spanda, ou élan identique a I'absolu, il faut voir la résorption de
toute différenciation, le déploiement de la vitalit¢ profonde (gjas) et
’adoration continue de sa propre nature parfaitement intériorisée.

Une telle liberté spontanée est dépourvue de tout artifice, elle vibre
en tous lieux, que ce soit dans le monde animé ou dans le monde
inanimé; c’est la Réalité vibrante que tous éprouvent directement au
cours des expériences immédiates de leur identité a Siva.

Ayam  karanavarga, «ensemble des organes» désigne les organes
ordinaires et non le groupe des divinités ou énergies sensorielles données
dans les traités comme étant invisibles.

Bien que chez P’étre limité, sous 'effet de I'illlusion, le groupe des
treize organes soit inconscient, il se déploie, se maintient et se détruit
partout a la maniere dont il opére chez les étres conscients ; il se dirige
vers les objets (pravrtti) sensoriels, éprouve de 'attachement a leur égard
(sthiti) puis s’en sépare (samhrti).



A quelle condition, demande-t-on ? Lorsqu’il est associé a la Roue

des [suite p.78]
Bhatta Kallata

Cette Réalité, c’est grice a elle que 'ensemble des organes des sens
uni a la Roue intérieure, bien qu’il soit inconscient, (manifeste) comme
§’l était spontanément conscient, apparition, maintien et disparition.
Comment une telle Réalité capable de fournir la Conscience a autre
chose qu’elle, pourrait-elle étre privée de sa nature propre ? Le yogin doit
donc examiner avec effort cette Réalité pour qu’elle puisse librement
transférer la conscience aux organes des sens et autres, et qu’elle puisse
aussi transmettre a son gré la faculté de pénétrer dans le corps d’autrui
ainsi que d’autres pouvoirs surnaturels. Partout se révele la liberté innée
sans artifice identique a notre propre nature et qui s’obtient grace a un
exercice assidu (abhydsa).

78 —
énergies. La Roue intériorisée désigne selon certains] les énergies
divinisées des organes (karanesvari) et non le corps subtil, les sens
internes ou leurs objets subtils (fammadtra); elle se révéle par un
émerveillement de la Conscience. L’auteur entend par la que Siva méme
— notre véritable nature — puisant dans sa propre liberté, est apte a
accomplir des choses extrémement difficiles, et qu’il manifeste de facon
simultanée la Roue des divines énergies dont la moelle est conscience et
le groupe des organes qui, lui, n’est pas conscient (de Soi).

Cette nature incite les énergies sensorielles et ensemble des organes
a remplir leurs diverses fonctions. Sous son influence les organes, bien
qu’inconscients, semblent remplir leurs fonctions tout comme les
énergies sensorielles créent, maintiennent et détruisent les multiples
modalités (de ce monde).

Du point de vue mystique, il n’y a pas vraiment d’organes
inconscients ; ce sont les énergies sensorielles, ayant pour substance la
connaissance (vjidna) qui se déploient de cette maniére. Pourtant un
disciple ici-bas est d’abord instruit selon des croyances bien fondées pour
étre ensuite graduellement pénétré de I'enseignement mystique.

Ainsi, attentifs a la roue des rayons innés qui président
successivement a la mise en marche des organes, a leur stabilité et autres
fonctions, nous devons considérer notre propre essence comme celle du
Seigneur, c’est Lui qui dirige et incite fonctions et organes vers leurs
objets respectifs. En conséquence, selon 'enseignement qui précede, des
qu’un yogin obtient cette essence, sa propre liberté spontanée” se révéle
aussitot a lui.



Cette essence étant le but supréme et puisque aisées en sont les voies
d’acces, il faut la scruter avec respect et grand égard’, car elle meéne au
bonheur, a 'invincible jouissance de ce que 'on désire ardemment.

Un tel examen a lieu au moment voulu comme I’a dit le maitre en vie
mystique :

«Que mes activités sensorielles claitement déployées tombent sur
leurs objets respectifs ; 6 Seigneut, que jamais, pas méme un seul instant,
la précipitation ne me fasse perdre la saveur de 'union 2 Toi. » *

En soutenant que les organes inconscients tirent leur puissance de la
vibrante Réalité et agissent comme un étre conscient en se dirigeant vers
leurs objets, ce dont 'expérience personnelle porte témoignage, 'auteur a
réfuté de ce fait la théorie des Carvaka qui attribuent la conscience aux
organes des sens.

1. These rejetée par Ksemaraja ; pour lui I'antabkarana désigne le
puryastaka (octuple forteresse). 1l s’agit donc ici du groupe de huit, a
savoir cinq éléments subtils et wanas, buddbi, abamkdra qui seront décrits
plus loin.

2. Akrtrima, sans laide d’expédients, Siva se révélant
spontanément sans avoir recours aux organes.

3. Madna, estime de Soi, honneur di au Soi.
4. Sivastotrdvali, euvre d’Utpaladeva (8, S).
79 —

Pour quelle raison les sens ne fonctionnent-ils qu’en empruntant
pour ainsi dire leur conscience a la Réalité vibrante (spanda) alors que,
selon Pexpérience ordinaire, le sujet limité (grdbaka) dirige lui-méme ses
organes a sa guise comme (le faucheur) sa faux ? Pourquoi, en outre,
doit-on scruter cette Réalité avec zéle alors que notre désir ne flue que
vers Pextérieur et jamais ne s’applique a son examen ? Pour dissiper ce
doute ("auteur) dit :

8 [... Contact avec la puissance du Soi]

Ce n’est certes pas a lincitation de I’aiguillon de son propre
désir que ’homme agit, c’est uniquement grice a son contact avec
la puissance du Soi qu’il s’identifie a Lui.

L’homme ordinaire n’agit pas en incitant Iaiguillon de la volonté ou
du désir pour diriger ses organes vers leurs objets respectifs mais il
s’identifie (au spanda) « grace a son contact», c’est-a-dite en pénétrant
dans la puissance du Soi qui est pure conscience, vibrante Réalité
(spandatattva).



L’inconscient lui-méme peut devenir conscient s’il est aspergé d’une
goutte de nectar de lintériorité. Ainsi cette vibrante Réalité, en
remplissant de conscience non seulement les organes des sens mais aussi
le sujet limité, les rend aptes a accomplir leurs fonctions — eux que 'on
congoit a tort comme la puissance incitatrice (preranatva) de leur activité.
C’est pourquoi on se prend erronément pour ce qui incite les organes a
P’action.

On doit donc scruter ce spanda, source de conscience a la fois pour
les organes et le sujet percevant en faisant pénétrer en eux le libre flux
des rayons de ses énergies.

Si 'on continuait a soutenir que c’est par un organe intérieur appelé
désir que les organes des sens sont incités, ce désir exigerait d’étre lui-
méme mis en branle par un autre sens et ce a Iinfini.

Il est vrai que '’homme ordinaire ne peut utiliser son désir pour
examiner la Réalité, ni, a I'aide du désir, avoir I'expérience d’une telle
Réalité, celle-ci échappant a toute pensée différenciatrice. Mais s’il apaise
ce désir toujours a la poursuite des objets sensoriels, il touche alors la
vibrante Réalité — puissance intériorisée — et imprégnant de conscience
ses propres organes il devient semblable a ce spanda ; s’absorbant en lui, il
obtient partout la liberté.

Sil’on emploie 'expression « grace a son contact avec la puissance du
Soi», c’est que le contact (sparsa) ou toucher prédomine a Iétape de
Iénergie.

Bhatta Kallata

On n’incite pas les organes a I'aide d’une incitation de la volonté
mais, établi en sa propre conscience, on effectue uniquement I'action
externe ou interne que la volonté de cette essence suggere de faire ; cette
capacité ne s’étend donc pas seulement au domaine des organes mais a
tout.

— 80 —

Pourquoi ’homme doué d’organes (ksetra), étant identique par
essence au Seigneur, ne resplendit-il pas toujours en sa plénitude,
pourquoi doit-il entrer en contact avec la puissance du Soi? A cette
objection (auteur) répond :

9 [Dés que s’apaise 'agitation...]

Dés que s’apaise I’agitation de celui qui, rendu impuissant par
Pimpureté qui lui est propre, aspire a des tdches, alors I’état
supréme (se révéle).

L’énergie de volonté (icchdsakti) qui, surgie de sa propre liberté en

maniére de jeu, se contracte' et perd la conscience de sa propre essence,
telle est 'impureté de finitude (dnavamala), celle de I'étre limité (anu). Elle



consiste en une conviction erronée qui tient a I’absence de plénitude
(apiirna).

Quand, polluée par les cinq cuirasses issues de cette impureté,
I’énergie de connaissance (jidnasakti) se contracte graduellement dans le
domaine différencié (bheda), d’omniscience qu’elle était, elle se
transforme en connaissance limitée jusqu’a devenir finalement organe
interne, intellect et facultés sensorielles. Telle est 'impureté d’illusion
(mayiyamala), qui se déploie en un monde connaissable différencié.

Quand Ténergie d’activité (kriydsaktiy d’universelle omnipotence
qu’elle était se contracte graduellement dans le domaine différencié, elle
devient une activité limitée jusqu’a ce qu’elle aboutisse avec les organes
d’action a 'impureté d’action (karmamala) consistant a effectuer des actes
méritoires et déméritoires?.

Réduit a P'impuissance, privé de son activité et de sa connaissance
pléniéres, 'individu est attaché a ce qu’il doit accomplir, actes mondains
et pratiques prescrites par les traités ; ne pouvant atteindre les objets
désirés, il ne cesse d’étre troublé par ses aspirations, et pas méme un
instant il ne trouve le repos en sa véritable essence.

Mais s’il s’appuie sur les raisonnements déja exposés et qui seront
encore mentionnés et s’il jouit de expérience intime, I’agitation produite
par la fausse conception qu’il se fait d’étre un agent esclave des désirs,
disparait en méme temps que les notions erronées qui attribuent le Soi au
non-soi (au corps, a la pensée...) ou celles qui surimposent le non-soi au
Soi.?

Bhatta Kallata

L’homme plein de sa propre impureté, en dépit de son désir d’agir,
est impuissant, ne pouvant pas jouir de la puissance du Soi. Dés que
s’apaise en lui son agitation (ses réactions propres aux impressions d’étre
un moi) alors il prend ses assises dans le supréme état.

1. Samkucita, contracté, rétracté, cristallisé, limité.

2. Anavamala, correspond A icchisakti; mayiamala i jidnasakti et
kdrmamala A kriyisakti.  Frant  dissoutes, ces impuretés font
respectivement place a une pure aspiration, a la pure science innée et a
Pactivité apaisée.

3. Ksobha, ici, a ce niveau, effervescence sous forme d’agitation,
signifie prendre le Soi pour le non — soi et inversement.

—81 —

1l reconnait la royauté supréme dont on ne peut dire qu’elle existe
uniquement a ce moment-la puisqu’elle est la Réalité vibrante, éternelle.



Le Vijndnabhairava dit a juste titre : « Faculté mentale, conscience
intellectuelle, énergie (du souffle) et soi (limité) aussi, quand ce quatuor a
completement disparu, 6 Bien-aimée, alors la forme merveilleuse de ce
Bhairava (apparait). » (138)

Par Texpression «impureté qui lui est propre», se trouve
indirectement réfuté le systeme de ceux qui soutiennent que I'impureté
est une substance distincte.

82—

Mais, quand disparait I’agitation due a I'impression d’étre un sujet
limité (grabaka), la Réalité n’est-elle pas privée de spanda a 'image d’un
océan sans vague ? Pour éliminer ce doute ("auteur) précise :

10 [(Se révele) a lui, en effet, sa nature...]

(Se révele) a lui, en effet, sa nature sans artifice que
caractérisent 'omniscience et Pomnipotence ; par la et il connait et
il fait tout ce qu’il désire.

Tadi, «alors», «en effetw, réfere a celui qui doit étre initié.
Abrtrimadharma désigne la nature sans artifice!, autonome, ayant pour
essence le Seigneur supréme. En elle fusionnent harmonieusement
connaissance et activité, c’est-a-dire pure lumicre consciente et félicité.

Alors, a ce purusa se révelent 'omniscience et omnipotence au
moment o s’apaise son agitation. Pour quelle raison ? A Pinstant précis
ou il pénetre dans ce supréme état, tout ce qu’il désire savoir et faire au
moment du désir d’y pénétrer?, et il le connait et il le fait’.

La particule ¢z, « et», répétée deux fois suggere la simultanéité et non
comme certains pensent, 'identité de la connaissance et de I'activité, déja
impliquée dans Dexpression «que caractérisent l'omniscience et
P'omnipotence » qualifiant la nature.

Bhatta Kallata

Au moment ou lagitation s’apaise, le dharma, nature innée et sans
artifice, se dévoile sous forme d’omniscience et d’omnipotence ; c’est a
ce moment précis, celui ou l'union (yoga) est obtenue, que tout ce qu’il
désire connalitre, et il le sait et il le fait, nullement a un autre moment,
Cest-a-dire (jamais) durant la transmigration.

1.  Cest-a-dire non arbitraire, innée.

2. Au moment de pénétrer en ce supréme état, le yogin confere
ses bénédictions a ses disciples par son seul désir.

3. Tout ce qu’il désite en zwhd, «désiry, il le connait en jidna, «
connaissance », et il 'accomplit en £ryd, « activité ».

83 —



(Lauteur) déclare maintenant que le devenir prend fin pour qui
impregne d’une seule saveur samadhi et état de veille (yyutthana) en
étreignant la Réalité vibrante saisie de fagon immédiate par unmesa' 2 la
suite de I'absorption vigilante, ce dont on a parlé aux versets 6-7 et 9 :

11 [... pour qui demeure comme frappé d’émer-
veillement]

D’oui le misérable flux proviendrait-il pour qui demeure comme
frappé d’émerveillement lorsqu’il contemple sa propre nature de
sustentateur actif (adhisthatr)?

Ainsi, sous I'aspect de pur sujet actif présidant a tout, il contemple,
méme a lissue du samddbz, sa propre nature qui n’est autre que la Réalité
vibrante.

I la reconnait en examinant arguments et révélations déja
mentionnés.

Selon le Vijfianabhairava : « I’énergie sous forme de souffle ne peut
ni entrer ni sortir lorsqu’elle s’épanouit au Centre en tant que libre de
dualité. Par son entremise (on recouvre) essence absolue. » (26)°

Quand, a l'aide (de la pratique) du samddhi-yeux-fermés et du samadhi-
yeux ouverts, il s’est fermement installé au Centre qui les remplit tous
deux simultanément, et qu’il s’empare des deux planchettes de friction®
de cette double émission, alors, les polarités étant évanouies, la roue de
ses organes atteint tout-a-coup son plein épanouissement. Telle est la
pénétration dans lattitude du vénérable Bhairava que les livres sacrés
décrivent ainsi : « Le visible extérieur doit étre percu a 'intérieur sans que
clignent les yeux. Ceest la bhairavimudra’ que tous les traités gardent
secrcte. »

Au terme d’innombrables renaissances et quand il reconnait sa

propre nature indicible — masse indivise d’une félicité supréme
éminente et sans précédent (aprirva) — [suite p.84]
Bhatta Kallata

En conséquence la nature propre du Soi est douée de Iefficience
universelle et forme le tissu de toutes choses. C’est pourquoi, percevant
cette nature comme sustentatrice et omnipénétrante, il demeure (interdit)
pour ainsi dire frappé d’émerveillement; et le flot funeste de la
transmigration, pour lui, ne s’écoule plus.

1. Il s’agit ici d’ouverture cosmique ou d’Eveil parfait.

2. Adbisthitr, agent universel qui gouverne de lintérieur I'univers
entier dont il constitue aussi la réalité sous-jacente ou centrale.



Textuellement : quand il considére sa propre nature en tant que nature de
sustentateur (adbisthitrbhévena).

3. Suit une citation du Kaksyastotra que le lecteur trouvera ici

p. 175.

4. Les arani allument le feu sacrificiel : le spanda va et vient entre
ces deux poles qui engendrent I’éclat de la conscience illuminée.

5. Cf. Hymnes d’Abhinavagupta : Offrande de I'expérience intime,
p. 38 sqq.

84—
soudain, le fil de toutes ses activités (issues de Iignorance) se brise et le
roi des yogin, comme entré dans attitude de I’émerveillement (visMdyd
mudrd), contemple la totalit¢é des étres qui surgit de DPéther de sa
conscience et s’y résorbe a la maniere d’une multitude de reflets
apparaissant et disparaissant a la surface d’un miroir. Il jouit du grand
épanouissement (de la conscience) et soudain, sa nature essentielle se
révéele. Il semble pour ainsi dire, saisi d’émerveillement, comme plongé
dans lattitude de ’étonnement (bouche bée), lorsque 'essence de la
Réalité épanouie jaillit de maniere imprévisible en toute son harmonie et
toute sa sublimité.

Le roi des yogin se tient ferme (dans cette conscience) sans relacher
son étreinte, et le flux méprisable de la naissance et de la mort qui frappe
de terreur le monde entier n’existe plus pour lui, sa cause, 'impureté
native, ayant disparu. C’est ce que dit ’Ancien Traité': « De méme que la
feuille de lotus n’est pas touchée par I'eau, de méme celui dont la pensée
demeure inébranlable dans la Réalité n’est pas effleuré par les impuretés
bien qu’il jouisse des objets sensoriels. Un étre pourvu du montra apte a
¢éliminer un poison, n’en est pas affecté apres I'avoir absorbé ; de méme
un yogin de grande intuition n’est pas égaré par le poison (des objets
sensoriels). » (M. V. XVIII, 120.)

1. Le Milinivijayatantra.

85—

(Lauteur) s’adresse aux Vedantin, aux Naiydyika et Madhyamika et
autres philosophes qui soutiennent qu’a la disparition de I’agitation il n’y
a plus que non-existence ou anéantissement universel. Par contraste avec
la Réalité telle qu’ils enseignent et pour les éveiller, ("auteur) met en
lumiére la nature extraordinaire de la vibrante Réalité, théme central du
traité :



12-13 [Le non-étre n’est pas objet d’expérience
mystique...]

Le non-étre n’est pas objet d’expérience mystique (bhivyam)
mais en cet état il n’y a pas non plus insensibilité, étant donné
qu’on y référe par la suite avec la certitude que « ceci a existé ».

C’est pourquoi celui-ci connu comme fictif est toujours comparable
a I’état de sommeil profond. Mais il n’en est pas de méme de la Réalité
(du spanda) qui, elle, ne peut étre objet de souvenir.

«En vérité tout ceci a lorigine était non-étre» a déclaré la
Chandogyopanisad (I1I, 19, 1). Le non-étre compris a la manicre des
Vedantin et selon les révélations védiques ne peut étre congu comme un
étre, comme objet d’expérience, car I'étre porte sur des choses existantes
et le non-étre n’est strictement rien ; lui attribuer ’étre c’est en faire une
chose et en conséquence lui faire perdre son caractere de non-étre.

[Le passage qui suit est condensé :

Et comment Pextinction universelle peut-elle étre congue si le sujet
disparait ? Mais s’il ne disparait pas, alors il n’y a pas d’extinction
universelle. Donc le non-étre universel n’est pas la Réalité.

Pour les Madhyamika, celui qui croit contempler le non-étre universel
s’identifie finalement a lui.

Bhatta Kallata

On ne doit pas se recueillir sur le non-étre, contrairement a ce que
soutiennent d’autres yogin, a savoir : « qu’on se recueille sur le non-étre
jusqu’a s’identifier a lui». Une telle assertion, en effet, n’est pas fondée.
Se recueillir sur le non-étre n’est pas possible car ce recueillement ne
serait rien d’autre qu’un état d’inconscience (midbivasthd). En outre,
quand on revient a I’état de veille au sortir du recueillement et qu’on
prétend se souvenir de cet état de non-étre comme d’un état passé, (ceci
prouve) qu’un tel état n’est pas le Soi en sa véritable nature car se
souvenir de I'essence consciente comme d’un état d’inconscience serait
une contradiction. A  tout moment lexpérience a forme
d’expérimentateur (anubhavitr) car elle surgit en raison de sa nature
perpétuellement présente (12). Méme si on parvenait, a l'aide du
recueillement sur le non-étre, a un certain niveau intérieur, cet état n’en
serait pas moins fictif, non-éternel, a I'image du sommeil profond. Par
contre la Conscience, nature propre du Soi, étant toujours présente,
qu’on s’y adonne perpétuellement en suivant I'enseignement du guru.

- 86

On répond qu’l n’y a pas la non-confusion mais plutoét simple
confusion ou inconscience.]



L’universelle non-existence est telle que Nagirjuna Iexpose': «Le
vide est dépourvu de tout attribut qui lui servirait de support, privé de
toute catégorie et de toute inclination intime. Mais du point de vue
absolu, il 0’y a pas de vide ». Ceci est vrai a condition d’admettre comme
substrat la Réalité libre et absolue, a défaut de I'admettre la phrase de
Nigarjuna «du point de vue de ’absolu il n’y a pas de vide » perd tout
son sens. D’ou la citation de ’Alokamala’ 2

«Cet état est nommé vacuité du fait que des gens comme nous ne le
percoivent pas, mais non au sens ordinaire de vacuité que les nihilistes lui
assignent ».

C’est vrai mais s’il est inconnu de (gens) comme toi, il faut dire qu’en
raison de son caractére inconnaissable, on ne peut exprimer. Alors,
pourquoi le nommer «vide»? Méme vide, tant qu’il est congu, il est
connaissable. Et si tu ne peux connaitre cet état, rends hommage a un
véritable guru qui I'a reconnu de facon immédiate et ne prétends pas que
C’est le vide, ce qui serait te jeter, toi et les autres, dans 'abime de la
grande illusion. Assez a ce sujet.

Comment sait-on qu’il y a inconscience (wzdbatd) ?

Réponse : on le sait quand on se demande a la sortie du samddhi dans
quelle condition on était, quand s’exprime la prise de conscience qui
s’oriente vers cet état et la certitude qui 'accompagne, certitude d’avoir
été plongé dans un abime d’inconscience. D’une part, cet état
inconscient ainsi remémoré n’est donc pas le véritable samddhi, il est
factice. D’autre part le fait qu’il soit éprouvé témoigne de Iexistence du
sujet conscient et non du non-étre ou du vide. Il s’ensuit que la
Conscience indivisible demeure au cours méme de l'universel non-étre ;
on ne peut donc parler de non-étre. Tel est le sens.

(Objection :) Ne se souvient-on pas de ce qui a été vu avec certitude,
du bleu par exemple ? Mais il n’y a pas de certitude a propos du vide
quand fait défaut la fonction déterminative, le fonctionnement de
I'intelligence. Comment peut-on dire que I'inconscient est révélé si 'on
s’appuie sur la certitude ultérieure : « ceci a existé » ?

On répond : c’est I’état de 'objet connu dont le sujet percevant ne se
souvient pas tant que, du fait qu’il est établi dans son propre soi, il n’est
pas déterminé par objectivité.

Bien que limité dans des états factices de vide et autres, le sujet
connaissant demeure absolue intériorité qui échappe a toute convention,
il ne peut jamais étre séparé de son propre Soi. I’agent sous I'aspect de
vide par opposition avec lunivers est appréhendé alors en une
expérience intime en tant que Je ; puis il est remémoré



1. 1I s’agit ici méme de Vabhdvasamadhi qui n’est pas un véritable
non-étre ; Nagarjuna nie seulement I'objectivité et non l'essence. Les
sivaites n’acceptent pas non plus ce samdidhi car il est privé de liberté
(svatantrya) et sans liberté, point de sivaisme. Cf. Utpalacarya, ici p. 153
sq.

2. 1’Alokamala n’est pas un texte de I’école Trika.

—87 —

ensuite comme une substance limitée. Ainsi I’état de vide est factice' Le
supréme Seigneur suscite ce vide afin de masquer la connaissance, et les
ignorants le prennent pour le but ultime. I’objet connu ou ce qui revét
I’aspect de I'objet a connaitre est semblable au sommeil sans réve.

Le sommeil profond qui a forme d’inconscience est constamment
accessible a tous; pourquoi alors chercher un autre vide a l'aide du
samddhbz, vu que ces deux ne présentent aucune différence en ce qui
concerne I'absence de choses extérieures ? La majorité des philosophes
tels les Vedantin, les Naiyayika, les adeptes du Samkhya, les Bouddhistes
ont sombré dans ce grand océan de Iinconscience (mwha) qui revét
Paspect d’un vide difficile a traverser. Le vide apparait, en effet, comme
un obstacle pour ceux-la méme qui sont sur le point de pénétrer dans la
Réalité vibrante (spandatattva) dés que fléchissent leurs efforts. C’est ce
qui sera décrit dans la Karikd I, 25: « Alors en ce grand éther» et
finissant par «(le yogin) a l'esprit confus tombe dans une sorte de
sommeil sans réve... »

On percoit ici le grand effort de I'auteur pour récuser cette théorie.
Bien quil ait définitivement établi que cette thése devait étre
abandonnée, il affirmera au I, 15 : « Seul Peffort qui se dirige vers ’acte
a accomplir... », je me suis efforcé d’en exposer les carences. Que ceux
qui ont prété attention a cet enseignement en vue de le mettre en
pratique ne m’en fassent pas reproche. Exposer les carences des
Bouddhistes, c’est exposer celles des partisans de la Révélation (les
Vedantin), il ne sera donc pas question de ces derniéres.

Revenons maintenant a P'essentiel : on ne se souvient pas de cette
Réalité nommée spanda comme on se souvient du vide ; a son sujet il ne
convient pas de dire qu’elle ne peut étre percue puisqu’elle est toujours
identique au sujet percevant, fil méme qui forme la trame de toutes les
expériences.

C’est ce que déclare la Brhadaranyakopanisad : « Par quel moyen
peut-on connaitre le connaisseur ?» (IV, 5, 15).

Bien qu’on se souvienne de I'absorption (samdvesa) lorsque sous
Pinfluence de tendances latentes, du souffle, etc., on retombe a ’état
ordinaire, cela seul ne constitue pas la Réalité vibrante car celle-ci revét
en outre la forme du supréme Sujet conscient, tissé en toute chose et



indivisible, Lui dont I’essence est félicité et lumiere consciente. Comme
Pauteur le dira par la suite : « quant a parole, sens, pensée, point d’état qui
ne soit Siva» (II, 4) ; en conséquence, cette Réalité ne peut jamais étre
I'objet du souvenir ni devenir inconsciente puisqu’elle a pour forme un
émerveillement ininterrompu.

Le terme « cela» ne s’applique pas a la Réalité absolue : «au Soi non
privé de liberté » (I.LP.v. I, 5, 16), mais a une chose quelconque, limitée et
relative (et remémorée apres avoir été percue).

1. Les lignes suivantes répetent ce qui a déa été dit sur
Vabhavasamadhi.

_88__

N’avez-vous pas dit que tout ce qui est saisi sous une forme créée —
Punivers — réside dans la conscience méme et en émane? Si cette
conscience revét Iaspect fictif de non-étre (abbdva), comment pouvez-
vous alors soutenir qu’elle est un ravissement ininterrompu et n’est
(jamais) inconsciente' ?

Pour parer a cette objection ("auteur) déclare :

14-16 [... deux états de ce (spanda)]

Par les expressions agent et action % on désigne ici deux états
de ce (spanda). DL’action est périssable mais P’agent est
impérissable. (14)

Seul Peffort qui se dirige vers Pacte a accomplir est ici anéanti.
Cet effort étant anéanti, le non-éveillé s’imagine (qu’il est), lui
aussi, anéanti. (15)

N

Quant a la modalité intériorisée, habitacle des qualités
d’omniscience, etc., elle ne peut jamais étre anéantie sous le
prétexte qu’il n’y a pas de perception de i’autre’ .

«Icin, c’est-a-dire dans P'activité vibrante (spanda), on désigne yugala,
la dyade, par les termes agent et action, leur différenciation n’étant
qu’une question de convention (verbale) car il n’y a en fait qu’une seule et
méme Réalité, le libre Seigneur, masse de lumicre consciente.

Cette Réalité pénétrée d’activité, sous forme de lumiere consciente,
ne differe pas de existence de 'agent. Lorsqu’elle se révele identique a
cette (activité), elle assume catégories, monde, corps ou leur absence. On
Pappelle ici action ou effet produit (&drya) parce qu’on ne peut attribuer
de causalitt qua la seule Réalité comme il a été dit dans
l’isvarapratyabhi]'nékﬁrikﬁ : [suite p.89]

Bhatta Kallata



Ces deux états nommés action et agent, correspondent a 'objet dont
on jouit et au sujet qui jouit. Le premier nait, et est détruit, mais celui qui
jouit, identique a la Conscience, ne nait pas a nouveau et jamais n’est
détruit, étant éternel. (14)

Seule est anéantie la capacité d’effectuer une action liée a Iactivité des
organes externes. Une fois cette capacité anéantie, les facultés
sensorielles étant obstruées, le non-éclairé pense que sa propre nature est
anéantie (vilupta), bien qu’elle ne le soit en rien. (15)

La nature propre intériorisée qui accede a la Roue des énergies,
fondée sur les qualités d’omniscience et autres, n’est nullement détruite.
C’est pourquoi, du fait qu’il n’existe aucun « autre » qui serait un second,
le yogin éprouve comme conscience son essence elle-méme partout
(répandue), tel le firmament. (16)

1. Mudhata, insensibilité ou conscience peu claire. Cf. ici p. 85 sq.

2. Je traduis ici £drya par action, car ce mot s’oppose a agent, kartr,
et en tant que « effet produit» par opposition a kdrana, cause, il sert a
désigner le monde objectif né de Iactivité divine.

3. Ou, selon une lecture différente : car rien d’autre ne peut étre
petcu (hors d’elle).

—89 —
«Il n’y a pas d’énergie propre a I'inconscient qui puisse donner existence
a ce qui n'existe pas, que leffet préexiste ou non dans sa cause. En
conséquence, la relation de la cause et de Ieffet n’est autre que celle de
’agent et de P'action (de Siva et de son ceuvre, 'univers). » (I, 4, 2.)

Laction (kdryatva) consiste a unir et a séparer progressivement les
manifestations variées de temps, d’espace et autres. (Le Seigneur)
manifeste des choses innombrables, corps et impressions subjectives
(bleu, jaune...) qui, bien que non différentes de lessence — la
Conscience — apparaissent comme différentes a la maniere de reflets
dans un miroir. Tout ce qu’il fait (ainsi) apparaitre est donc susceptible
d’étre détruit parce que tourné vers Pextérieur. »Ksaya », la destruction,
est un état dans lequel Pobjectivité s’engloutit dans la subjectivité.'

Ainsi, le Seigneur émet et résorbe uniquement la partie objective du
sujet, son aspect connaissable, a savoir le corps et non point la partie
subjective, l'agent ou conscience de la subjectivité identique 2
Pintériorité ; car, méme si le sujet a pénétré dans un corps, il ne fait qu’un
avec le Bienheureux.

En conséquence, Iaction est périssable mais ’état d’agent ou pure
liberté de la Conscience ne périt pas, que le monde apparaisse ou qu’il
disparaisse, 'agent ne dévie pas de sa nature propre ; car s’il en déviait
quelque peu, manifestation et disparition ne pourraient étre percues *



Des lors, jusque dans insensibilité cette Réalité (du spanda) n’est pas
inconsciente ’, elle qui a pour moelle un ravissement indivisible et
ininterrompu.

Si, au cours de I'absorption dans le vide comme dans le sommeil sans
réve et dans des états analogues, nous n'appréhendons pas le Soi sous
forme d’agent, c’est que nous n’y constatons pas son activité (pravrit).
On répond : c’est vrai, mais ce qui est ici anéanti est 'effort (prayatna)
tendu vers I'action, la mise en branle, Iincitation des organes sensoriels
vers leurs activités respectives.

Quand disparait cette action, le non-éveillé (abuddha), 'égaré (miidba)
auquel la nature véritable est cachée durant le recueillement ou le
samadhi relatif au non — étre imagine qu’il est lui aussi anéanti. Mais ne
peut étre anéantie cette nature propre intériorisée, lumiere consciente de
la subjectivité absolue, réceptacle des qualités d’omniscience et de toute-
puissance ; en effet, il n’y a pas de sujet apte a percevoir I'anéantissement
de cette essence et si 'on admettait existence d’un tel sujet, celui — ci
ne serait autre que la conscience intériorisée. En son absence comment
affirmer avec certitude qu’il y a eu anéantissement.

Et maintenant a propos du terme » anya », autre ; d’apres le sens de
I’énoncé «nul autre que le sujet méme fait de lumiere consciente ne
percoit anéantissement » comment peut-on soutenir que ce dernier est
anéanti ? Dans ce verset «’absence de perception de l'autre » signifie
I’absence de perception d’un autre, ici d’un agent.

1. Idantd en ahanta.

2. II n’y aurait personne pour les percevoir.

3. Miidpa, cf. ici pp. 75, 98.

—90 —

De méme qu’on reconnait 'absence d’un pot en voyant 'espace qui
en est dépourvu, de méme on peut soutenir la non-existence du Soi a
partir d’'un étre privé de Soi. Mais en ce cas lexistence de celui qui
percoit absence de Soi ne peut étre niée. Si 'agent était anéanti quand
disparait 'effort orienté vers une tache a accomplir, il n’y aurait plus par
la suite aucune perception possible par qui que ce soit.

«Sous le prétexte qu’il n’y a pas perception de 'autre », c’est-a-dire de
Peffort tourné vers laction extérieure durant le sommeil profond; il
faudrait étre un niais pour soutenir alors qu’est anéanti le sujet intériorisé,
lui, la pure conscience. Cette modalité intériorisée, réceptacle des qualités
d’omniscience et autres a conscience de la non-existence elle-méme
sinon celle-ci ne pourrait étre admise.

Le génitif «de lautre », anyasya, a une valeur objective ou subjective
selon linterprétation : 'autre n’est pas percu ou Iautre ne pergoit pas.



Antarmnkha désigne la modalité intériorisée dans laquelle la
subjectivité absolue prédomine.

91—

Apres avoir décrit comment, a la disparition des activités externes,
celui qui n’est pas éveillé (aprabuddha) conclut a tort a la non-existence du
sujet percevant ou du Soi, (lauteur) explique de quelle maniere le
parfaitement éveillé et celui qui ne P'est que partiellement pergoivent le
Soi :

17 [Le parfaitement éveillé...]

Le parfaitement éveillé a la perception’ ininterrompue de cette
(vibrante Réalité) toujours dans les trois états, tandis que autre ne
P’a qu’au commencement et a la fin de ces états.

Par une ferme saisie selon le processus du moyen mentionné, le
pleinement éveillé jouit d’une constante perception ou lumiére
consciente ininterrompue de sa propre nature — théme de ce traité —
au cours des trois états de veille, de réve et de sommeil profond, il est
vide de toute objectivité, y compris des tendances résiduelles du non-
éveil.

«Toujours », c’est-a-dire au commencement, au milieu et a la fin de
ces états, sans interruption, sa propre nature se révéle identique au
Seigneur.

«L’autre », celui qui n’est pas parfaitement éveillé, ne jouit de la
vibration (universelle) qu’au commencement de chacun de ces états, a
savoir quand I’état va surgir, et a la fin quand il s’achéve et que le sujet
s’intériorise, mais il n’en jouit jamais a I’étape intermédiaire ou chaque
état garde sa spécificité! *: C’est ce que chante la Sivadrsti

«(Un tel état n’existe pas seulement a I’étape supréme), il est encore
sensible dans les états de contact avec le sujet connaissant, a Uextréme
pointe de toutes les connaissances, ainsi qu’a la fin, quand elles
s’apaisent, dans leur fruit. » * (I, 5-6.)

Puisque limparfaitement éveillé a la perception (du spanda) au
commencement et a la fin de chaque état, il est apte a devenir un
parfaitement éveillé grice a lenseignement concernant la vibrante
Réalité. L’auteur en traitera dans le verset commencant par: «En
conséquence, celui qui est toujours ardent a discerner le spanda... »

Bhatta Kallata (répete le verset sans rien y ajouter de nouveau) :

Le parfaitement éveillé (suprabuddha) percoit toujours dans les trois
états sa propre nature omnipénétrante faite de pure Conscience. Mais
lautre, le tout juste éveillé (prabuddha), ne la percoit qu’au début et a la fin
des états de réve et de sommeil profond ; quant a I’état de veille et a furya,
seuls les Agama la lui révélent.



1. Upalabdhi, de wupalabh —, au sens de s’emparer, saisit,
reconnaitre.

2. Clest-a-dire connaissance commune a tous les étres pour la
veille, connaissance particuliecre a chacun pour le réve, et résidus des
expériences passées pour le sommeil profond.

3. Ksemaraja mentionne ici un commentaire de Bhatta Kallata
dont le contenu est identique.

92—

(I, 21), et plus loin il dit : « Le yogin a Pesprit confus (widha) tombe
dans une sorte de sommeil sans réve, tandis que 'éveillé (prabuddha) n’a
plus aucun voile. » (I, 25.) Et il le dit aussi dans les passages commengant
I'un par: «De méme durant le réve...» (III, 2), et Pautre par: « Qu’il
demeure toujours bien éveillé... » (I1I, 12).

Afin d’éveiller parfaitement celui qui ne l'est que partiellement, il
enseigne comment remplir de la plénitude bienheureuse du Quatrieme
état jusqu’a I’état intermédiaire lui-méme, consistant en une connaissance
déterminée des choses, comme on le fait pour les étapes initiales et
finales des trois états de veille, de réve et de sommeil profond; on
expliquera cela par la suite.

Les Sivastitra déclarent aussi : « Jusque dans les états différenciés de
veille, de réve et de sommeil profond se produit Pexpansion du
Quatrieme. » (1,7) ; « Le Quatriéme doit étre répandu sur les trois (états)
comme de Phuile. » (I, 20) ; et enfin : « Celui qui jouit des trois états est
le souverain des héros (ses énergies sensorielles). » (I, 11).

—~93

(Lauteur) montre distinctement ici ce qu’est lexpérience du
parfaitement éveillé au cours des trois états :

18 'Omnipénétrant, indissolublement uni a sa supréme
énergie...

L’Omnipénétrant, indissolublement uni a sa supréme énergie,
resplendit dans les deux états (téve et veille) sous les aspects de
connaissance et de connaissable. Autre part, il est la conscience
méme.

Au cours des deux états de veille et de sommeil avec réve,
IOmniprésent, identique a notre propre nature, doué de Iénergie
supréme, apparait au parfaitement éveillé sous forme de sujet
connaissant et d’objet connu, au milieu de ces états, tandis qu’aux étapes
initiale et finale de la connaissance, il demeure en son essence de Réalité
vibrante. C’est 1a, dans I’état intermédiaire, en vérité, qu'a I'image de



’éternel Siva et d’Isvara, le parfaitement éveillé percoit 'univers comme
son propte corps.

«Autre part» (dans ce qui n'est pas ces deux états) désigne le
sommeil sans réve uniquement et non pas comme le pensent certains', le
sommeil sans réve et le Quatrieme état. Car ce quatriéme est ici hors de
question en raison de I'expression « toujours dans les trois états » (1,17)
et du fait que cette réalisation est elle-méme le Quatrieme état.

(Au cours du sommeil sans réve) cette omniprésence du spanda a
pour seul aspect la Conscience, quand a disparu tout le cognoscible.

Il s’agit ici du pleinement éveillé lui-méme et non des hommes
ordinaires pour qui le sommeil sans réve n’est que confusion (moha)
tandis que pour Siva, veille et réve sont la Conscience méme.

A partir d’ici jusqu’a la fin de ce premier chapitre, le traité concerne
uniquement P’accés de Pimparfaitement éveillé a I’Eveil parfait. Les autres
commentateurs ne 'ont pas compris, les lecteurs doivent s’en rendre
compte par eux-mémes. Jusqu’ou nous faut-il pousser le mot a mot pour
le souligner ?

Bhatta Kallata
Dans les deux états de veille et de réve, on percoit connaissance et
connu, mais dans les autres états — sommeil profond et furya —

Pexpérience est uniquement conscience, et pourtant ces deux états ne
sont pas percus comme différents des deux premiers.?

1. Cest, entre autres, 'interprétation de Bhatta Kallata.

2. Du point de vue ultime, ces quatre états comportent une seule
et méme conscience, les deux derniers échappant a I'objectivité.

_o4 __

(L auteur) montre que I’état intermédiaire de la veille et du réve n’est
pas un obstacle pour le bien-éveillé :

19 [Les émanations des vibrations...]

Les émanations des vibrations particuliéres, 2 commencer par
les qualités, qui recouvrent leur essence grice a la
vibration générique' qu’elles prennent pour support, cessent 2
jamais de détourner du chemin celui qui sait.

Guna désigne les trois qualités que sont saffva, rajas et tamas, issues du
tattva prakrti ', nature otiginelle située au niveau de lillusion.

... Les émanations des actes particuliers qui s’étendent de P'activité
parcellaire et autres cuirasses jusqu’a la terre correspondent au flot des
corps, des organes, des mondes, des impressions objectives et subjectives
et, en ce qui concerne le yogin, aux émanations de lumiéres et de sons
surnaturels (bindu et nida).



Elles ne font jamais obstacle au sujet parfaitement éveillé
(suprabuddha) ni ne masquent sa véritable nature a celui qui connait et qui
ne renaitra plus car ces émanations ont pour supportt le spanda générique,
lui doivent leur essence et lui sont identiques selon la stance : « A ce en
quoi demeure tout ce créé...» (I, 2). Comme I'a déclaré
I'fsvarapratyabhinakarika :

«Ce qui pour le Seigneur constitue connaissance, activité et illusion
dans les modalités qui sont ses membres, c’est cela qui, pour Iétre
asservi, constitue les trois qualités de luminosité, de passion et d’inertie. »
(111, 3, 4.)

L’énergie de la Conscience propre au supréme Seigneur qui, aux
étapes de Péternel Siva et d’Isvara, se manifeste en tant que triple énergie
— connaissance, activité et illusion — en se limitant, assume en maniere
de jeu Iaspect des trois qualités.

En conséquence, le parfaitement éveillé demeure toujours conscient
que tous ces états sont constamment gouvernés par ce (spanda), I'univers
w’étant autre que le déploiement de sa propre énergie consciente ; aussi
pénetre-t-il dans la Réalit¢ méme (de I’Acte) sans s’opposer aux
vibrations particulieres des qualités et autres aspects.

Bhatta Kallata

Les courants que sont les émanations propres a la vibration
particuliere des qualités, rajas, sattva et tamas, s’écoulent en prenant pour
support le spanda générique. A celui qui a reconnu (tout) ce qui est a
connaitre, ils ne peuvent jamais masquer sa propre nature ni le détourner
du chemin.

1. Samidinyaspanda, Réalité vibrante, indifférenciée, universelle, la
méme en tout. Cf. p. 142,

2. Cf. Introduction, ici p. 10 sq.
95

(Lauteur) explique maintenant comment ces émanations enchainent
ceux qui ne sont pas (vraiment) éveillés :

20 [... précipitent ceux dont I'intelligence est mal
éveillée]

Mais ces (émanations particuliéres), toujours empressées a
dissimuler leur propre assise, précipitent ceux dont P’intelligence

est mal éveillée dans Peffroyable tourbillon de la transmigration
auquel il est si difficile d’échapper 1.



Ces ¢émanations particulicres du  spanda, ardentes a masquer
constamment leur propre fondement (s#hiti) identique a la Réalité
vibrante, font sombrer le cercle entier des mondains dans la voie
terrifiante et douloureuse des cycles des renaissances dont nos guides les
tirent difficilement ; les mondains, en effet, n’ont pas reconnu leur propre
Réalité, identique a I’énergie du Seigneur, et prennent leur corps pour le
Soi de méme que les yogin aux pouvoirs limités prennent leur souffle,
etc. pour le Soi.

Comme le dit le Malinivijaya (III, 31) : «Les énergies qui, tenant
étroitement embrassés les étres individuels (rudrinu) attachés aux seuls
objets des sens, les précipitent de plus en plus bas, sont connues comme
effroyables (ghoratarisakti). »

Et cette méme énergie supréme, la Réalité vibrante, est nommée
viamesvari parce qu’elle est la déesse qui vomit l'univers intérieur et
extérieur tout entier et qu’elle marche a contre-courant * du samsara. Elle
engendre les quatre cercles des divinités, &becars, gocari, dikcari et bbiicari,
qui conduisent a I’étape supréme de parfait Eveil mais qui font déchoir
de plus en plus bas le non-éveillé °.

Les &hecari « se mouvant dans I’éther de la conscience », sont pour le
parfaitement éveillé a la source du déploiement, étant alors intemporelles,
indifférenciées, douées d’omniscience et d’omnipotence, de plénitude et
d’omnipénétration. Mais quand elles se meuvent dans Iéther du sujet
conscient du vide (sdnyapramatr), sous forme de cuirasses, elles
deviennent chez le non-éveillé source de limitation quant au temps, a la
connaissance, a ’activité et au dési.

Les énergies gocari, « qui se meuvent en go» ou sphére de 'agent du
moi et de lintelligence que caractérise le discours selon le sens de «
parole» donné ici a go, engendrent la résolution, I'estime de soi, la
conviction de I’identité au Soi. Purement indé —

Bhatta Kallata

Ces qualités précipitent tous ceux qui sont a peine éveillés, en voilant
la conscience de leur propre assise, dans linfranchissable, impraticable
tourbillon du samsdra parce qu’ils considerent leur propre Soi éternel
comme identique (a ce flux) et non comme une essence pure et éveillée.

1. Uttr—, ala fois traverser et sortir de.
2. Vimacaratva.

3. Cf icipp. 52-3.

— 96—



terminées chez le parfaitement éveillé, ces énergies ont pour seule
essence la différenciation chez le non-éveillé.

Les énergies dikcari qui se meuvent dans les dix directions spatiales
ou dix zones des organes sensoriels extériorisés, menent le bien-éveillé a
la révélation de la non-dualité, tandis qu’elles conduisent les non-éveillés
a la dualité.

Les énergies bhucari, qui « circulent sur la terre », faites d’expérience,
sont propres a I'existence objective, a la pentade des formes, des odeurs,
des sons, du toucher, etc., a laquelle elles accédent en se cristallisant
(@syanata). Ces énergies se manifestent au bien-éveillé en tant que corps
(sarira) (indivis) de la lumiere consciente, mais pour les autres elles se
déploient partout sous des formes particulieres ou objectives propres a
I’agent de connaissance, a 'organe interne, aux organes sensoriels et aux
objets connaissables.

Ces quatre cercles se ramenent donc aux émanations du spanda
spécifique qui précipitent dans le devenir — ce flux des Zaffva — les non-
éveillés ainsi que les yogin qui se contentent de la manifestation de sons
et de formes surnaturels.

97

Puisqu’il en est ainsi :
21 [celui qui est toujours ardent...]

En conséquence, celui qui est toujours ardent (udyukta) a
discerner la Réalité vibrante accéde sans délai 2 la nature innée!,
méme s’il se trouve a I’état de veille.

Meéme a I’état de veille (c’est-a-dite conscient du monde environnant
et y déployant son activité), s’il est perpétuellement ardent a prendre
conscience du spanda et si — tels « ceux qui, unifiés, absorbant en moi
leur esprit, m’adorent constamment » selon la Bhagavad Gita (XII, 2) 1
> — il se recueille constamment et se laisse aller 2 lintuition de son
essence (nibhdlana), il accede bient6t a sa propre nature, innée, identique
au Seigneur. Alors, cette nature intime émerge d’elle-méme et, grace a
son absorption perpétuellement présente, le bien-éveillé devient

parfaitement éveillé ; en cette vie méme, il est libéré.

Bhatta Kallata

Celui qui, a tout moment, s’adonne avec ardeur a dévoiler I'essence
de la vibrante Réalité, atteint sans aucun délai, méme a I’état de veille, sa
propre nature innée qu'on nomme jouissance du Quatrieme (état).



1. Bbhdva, nature innée, nature mystique, ne doit pas étre
confondue avec prakrti (ici p. 10) ou nature a I'étape empirique, car elle
est identique a szaripa, essence du Soi et du Seigneur au niveau supréme.

2. Fin du verset: «... ceux-la sont... les yogin les plus
accomplis. »

Traduction d’O. Lacombe. I’Hindouisme. Textes présentés par A.-
M. Esnoul. Fayard-Denoél, Paris, 1972, p. 223.

—98 —

Le sceau se brise révélant le trésor du spanda, au cours de ces états
particuliers ou cessent toutes les fluctuations mentales grace a la
puissante saisie de celui qui est ardent a le discerner. (I’auteur) enseigne
que ces états relevent en premier lieu du domaine de I'effort intense :

22 [Au comble de la furie...]

Au comble de la furie, ou transporté de joie, ou épouvanté et ne
sachant plus que faire, ou encore courant a perdre haleine (pour
sauver sa vie, un yogin) atteint le domaine ou le spanda est bien
établi.

Sur la voie de la délivrance, les yogin n’atteignent I'acuité d’esprit
qu’aprés avoir apaisé toutes les fluctuations mentales. Si, au cours d’une
colere intense et d’états semblables qui font spontanément cesser toute
autre fluctuation, les yogin constamment ardents a discerner la Réalité
vibrante, se retirent alors soudain en eux-mémes, ils sont assurés
d’obtenir sans tarder ce a quoi ils aspirent. Quant a ceux qui ne sont pas
des yogin, dans ces mémes circonstances ils restent hébétés (widha).

«Au comble de la furie» désigne ’homme dont Pensemble des
énergies s’intériorise sous le coup du désir de détruire surgissant soudain
a la vue de 'ennemi qui lui inflige une blessure ou au son de ses paroles.

«Transpercé de joie» concerne lindividu dont tous les sens
s’épanouissent dans la pleine énergie de son désir, a la vue de la face de
lotus de sa bien-aimée pour laquelle il soupire ardemment depuis si
longtemps.

L’homme qui se demande « que vais-je faire ?» s’enfuit épouvanté,
entouré de tous coOtés par la force destructrice et puissante (de ses
agresseurs), sa condition étant désespérée, sa conscience en proie a
I'incertitude, tandis que le flot de ses fluctuations mentales perd tout
support.

Celui qui « court a perdre haleine » désigne ’homme poursuivi par un
éléphant en rut et qui, sans se soucier de son corps, est uniquement
incité par la divine énergie de son élan tandis que les autres fluctuations
se rétractent en lui-méme.



Au cours de circonstances similaires, terreur a la vue d’un lion, d’un
serpent, etc., le yogin ardent a discerner la vibrante Réalité parvient a
apaiser toutes ses fluctuations ; la Réalité s’établit alors en lui a 'instant
précis ou cesse toute opération mentale.

Quand le yogin constate soudain P'arrét complet de toute fluctuation,
ayant immédiatement apaisé les impressions de colére, de doute, ou bien
a la maniére d’une tortue qui rétracte ses membres ou encore grice au
grand épanouissement de son activité pleinement déployée dans
Pexultation, la course (effrénée), son énergie vibrante se révele sur-le-

champ.

Bhatta Kallata

Quand on ressent effervescence de Iénergie au cours des divers
états de colere, de joie mentionnés dans cette stance, c’est alors qu’en
toute évidence surgit la Réalité du spanda qu’on doit atteindre grice a
I'enseignement du maitre.

99
Comme il est dit dans le Vijndnabhairava :

«Si P'on réussit a immobiliser I'intellect alors qu’on est sous 'emprise
du désir, de la colere, de I'avidité, de I’égarement, de I'orgueil, de I'envie,
la Réalité subsiste seule. » (101)

«Ou encore a la vue d’un parent dont on a été longtemps (sépaté),
on accede a une félicité tres grande. Ayant médité sur la félicité qui vient
de surgir, on s’y absorbe, (puis) la pensée s’identifie a elle. » (71)

« Au commencement et a la fin de éternuement, dans la terreur et
'anxiété, ou (quand on surplombe) un précipice, quand on fuit un champ
de bataille, au moment ou 'on ressent une vive curiosité, au stade initial
de la faim, etc., I’état de brahman (se révele) ». (118)

100 —

(Iauteur) enseigne maintenant que celui qui est toujours vigilant peut
obtenir des cette vie la délivrance ou I’acces définitif a cette Réalité, en
prenant d’abord contact avec elle au cours des états mentionnés, puis en
se recueillant en elle au cours de tous les états :

23-25 [Ayant fermement pris pour appui...]

Ayant fermement pris pour appui ce (spanda), on s’y établit,
résolu a faire nécessairement tout ce qu’il dictera. (23)

Y prenant repos, les souffles inspiré et expiré (soma et siirya),
ayant quitté le domaine de Pceuf de Brahma (le monde),
s’absorbent dans la voie médiane selon un cheminement
ascendant. (24)



Alors en ce grand éther ou lune et soleil se dissolvent, (le yogin)
a Pesprit confus' tombe dans une sorte de sommeil sans réve tandis
que P’éveillé n’a plus aucun voile (25).

Le yogin prend la résolution d’abandonner radicalement ce qui
Pextériorise : Je ferai, se dit-il, tout ce que me dictera ma propre nature, a
savoir le Seigneur, dont je prendrai conscience et que j’ai déja éprouvée
comme une masse indivise de félicité et de conscience et qui s’est
parfaitement révélée a moi, au cours des états d’extréme colere et autres.

Apres s’étre emparé de ce support qu’est la vibrante Réalité, il y
demeure immobile, reconnaissant le but ultime. Il se tient inébranlable en
cet état indifférencié ou toute pensée a double pole a disparu.

Ayant pour assise cet état ou ils s’absorbent, le soleil et la lune
(souffles expiré et inspiré), s’étant unis dans le cceur, simmergent dans la
voie du milieu — la susummi ou « conduit du brabman » — et s’élevent par
le chemin ascendant du souffle udana. De quelle maniere ? En quittant le
domaine de I'ceuf de Brahma (objectivité, [suite p.101]

Bhatta Kallata

Ayant pris pour appui cet état qui est vibration par essence, avec la
résolution d’accomplir nécessairement tout ce qu’il lui dictera, il se tient
immobile en cette vibrante Réalité [spandatattva]. (23)

Pour ’homme reposant ainsi en cet état, lune et soleil se couchent
tous deux dans le sentier médian — la swsumnd — aprés avoir quitté le
domaine de I'ceuf de Brahma, la voie corporelle du yogin. (24)

De ce grand éther ou se sont couchés soleil et lune, se trouve exclu le
yogin non-éveillé [aprabuddha] en qui la révélation de sa propre essence
n’est pas complétement stabilisée, trompé qu’il est par le réve et les
autres états. I’éveillé, en revanche, n’a plus aucun voile. (25)

1. Midha,le yogin a la conscience peu claire. Cf. pp. 91-92.
-101 —

sphere du corps), I'ceuf symbolisant le monde gouverné par le dieu
Brahma qui préside a 'ouverture du brahman (le brabmarandhra) .

On peut encore comprendre: en rejetant la limitation du corps
jusquau sommet le plus élevé, ce yogin aprés avoir surmonté toute
limitation corporelle parvient a I’état supréme ou disparait intégralement
I’existence objective, ce grand éther en lequel soleil et lune se sont
entiérement dissous”.



Mais un yogin qui, en cet éther méme, se comporte comme s’il était
dans le réve ou le sommeil profond, résidant uniquement dans le vide
parce que son effort intense se relache car il est trompé par ’écoulement
du spanda a partir des qualités sous I'aspect des énergies &becar et autres,
ce yogin est dit mzidha tant que sa véritable nature ne se manifeste pas a
lui.

Comme I’a déclaré Bhatta Kallata dans son commentaire de cette
kdrikd : «Et ce yogin non-éveillé en qui la révélation de sa propre
essence n’est pas completement stabilisée. .. »

Mais celui qui ne relache pas son effort, ne fat-ce qu’un instant, en
raison de la puissance de son élan mystique et de I'acuité de cet effort, on
le nomme éveillé (en fait, Cest un suprabuddha). 11 s’établit dans le seul
éther de la Conscience et n’est plus soumis aux ténébres de I'ignorance’.

C’est pourquoi nos maitres recommandent au yogin de demeurer
constamment vigilant.

Ainsi s’achéve le premier chapitre du Spandanirnaya qui traite de la
vibrante Réalité, notre essence, il a pour auteur le maitre Ksemarija,
adorateur du puissant Seigneur.

1. Les souffles se couchent d’abord puis pénétrent en mahd vyoma,
le grand éther ; il 0’y a plus de prina ni d’apdna car ils ont percé et quitté
le brabmarandpra. Cf. La Kundalini, p. 46 et sqq.

2. On accede a zdrdhvakundalini aprés avoir percé le voile du
brahman, voile qui fait qu'un individu demeure un individu.

3. Ilyaundanger de déchoir en moha tant que ’'on n’a pas atteint
Iétape de Siva-sans-relation. Cf. Hymnes aux Kali, pp. 36-39.






I SAHAJA VIDYODA YASPANDA

Apparition de la science innée

Résumé

Au cours du premier chapitre, 'auteur a exposé et établi a I'aide
d’arguments la nature et les signes distinctifs de la vibrante Réalité
(spandatattva) identique a notre propre essence et qui est reconnue dans le
samddbi-aux-yeux-fermés  (nimilanasamidhi) ; i a indiqué également,
comme il a été suggéré, de quelle manicre le parfait éveil peut étre
obtenu quand on s’unit de fagon ininterrompue a I'essence de ce spanda.

Il décrit maintenant comment on peut reconnaitre I'universalité du
meéme Spanda dans le samdidhi-aux-yeux-ouverts (unmilanasamadhi). Afin de
Pexpliquer ici, en accord avec le raisonnement, 'auteur lui consacre le
deuxié¢me chapitre intitulé « apparition de sabajavidyd», Science innée, et
composé de sept stances qui révelent la nature indifférenciée de la
Conscience partout répandue.

Double est 'aspect de P'univers, pur et impur. Selon les deux premiers
versets, est pur en tant que montra ce qui surgit de cette Réalité, en est
constitué et y trouve finalement son repos.

Les deux strophes suivantes établissent que méme ce qui est impur
n’est autre que cette Réalité.

Qui est bien enraciné dans la conscience de ce spanda est un libéré
vivant, tel est 'enseignement de la cinquieme strophe.
Quant aux dernicres stances, elles précisent que les aspirants

(sddhaka) obtiennent ce a quoi ils aspirent quand ils accedent
définitivement a cette Réalité.

Tel est le résumé de ce chapitre. Maintenant voici la glose.

-103 —

Selon le deuxieme verset du premier chapitre, la pure manifestation
relative au montra sutgit ainsi de cette seule (Réalité), elle y demeure

grace a sa puissance vibrante et, la méme, elle s’apaise. C’est ce que
auteur décrit en se serva e l'exe ee unté au premier chapitre.
Pauteur décrit en rvant de ’exemple emprunt remier chapitr



1-2 [26]* [Quand ils se sont emparés de cette
puissance...]

Quand ils se sont emparés de cette puissance, les mantra,
pourvus de la puissance de I’Omniscient, remplissent leurs
fonctions comme le font les organes sensoriels des étres doués de
corps. (26)*

Et 1a méme, immaculés, quiescents, ils s’engloutissent, unis a
la pensée de I’adorateur ; ils sont alors de la nature de Siva. (27)

S’emparant en tant que support de cette puissance identique a la
Réalité vibrante, a la fois efficience et source de vie, les mantra —
divinités comme _Ananta Bhattiraka, Vyomavyipin — doués de la
puissance de 'omniscience et de "'omniprésence, remplissent leurs taches
particulicres d’émanation, de maintien et de résorption de lunivers,
d’obscurcissement et de grice a I’égard des étres corporels comme les
organes sensoriels agissent vis-a-vis de leurs objets en puisant a cette
méme efficience, ainsi quil a été dit (au I, 6). Le terme sarvajiia,
omniscient, du verset doit étre comptis comme sarvajiiatva, omniscience.

Leurs fonctions particuliéres accomplies, les mantra ou les étres
mantriques > sont libérés de I'impureté tenant 2 ces fonctions ainsi qu’a
leurs formes spécifiques de divinités. Quant aux mantra, ou formules
mystiques, ils sont quiescents des que disparaissent les patoles
signifiantes. Ils atteignent alors la complete identité a la puissance de la
vibration ($panda) sans jamais faire retour a I’état inférieur précédent.

Bhatta Kallata

Prenant appui sur cette puissance faite d’une conscience libérée de
tout voile, les mantra sont loués pour leur puissance d’omniscience, non
pour quelqu’autre puissance spécifique, et ils remplissent leurs propres
fonctions (de grace, etc) comme les organes sensoriels des étres
corporels. Et «1a méme », dans ’éther de notre propre nature, ces mantra
se dissolvent, quiescents, libérés de toute impureté d’illusion® et associés
a la pensée du sddhaka. Si 'on dit qu’ils sont identiques a Siva c’est que
leur propre nature suscite cette union a Lui.

15 [rappel de la numérotation continue adoptée dans la Premiere
partie ou figurent les stances seules, pages 27 et suivantes ; elle est reprise
ici entre parentheses mais a la fin de chaque verset, cf. la note
justificative 1 (au fil du texte principal) « Pour la commodité... »].



1. Pour la commodité du lecteur on ajoute ici le numéro attribué
aux stances dans la numérotation continue (sans distribution en
chapitres).

2. Purs sujets conscients désignés par mantra, mantresvara,
mantramahesvara, sakti et Siva. Cf. ici p. 62. L’univers impur fait d’illusion
s’étend jusqu’a la terre et aux éléments ordinaires.

3. Impureté liée au niveau inférieur des activités particulieres,
niveau inférieur a celui du spanda universel.

104 —

IIs s’engloutissent alors intégralement dans le spanda en méme temps
que la pensée de l'adorateur qui, elle aussi, devient indifférenciée
(nirvikalpa). Comme il est dit dans le MAlinivijayatantra : « Ayant
accordé leur faveur a Pétre limité, ils s’en sont allés vers I’état sans
trouble » (I, 41).

Puisque mantra, mantresvara, émanés du spanda, se sont aussi dissous
en lui, ils possedent, grace a sa puissance, la nature propre du Souverain,
Siva ; ils sont donc faits de la moelle du spanda générique.

Si organes des sens et mantra surgissent pareillement du spanda,
comment se fait-il, objecte-t-on, que les organes ne jouissent pas eux
aussi d’omniscience ? Réponse : c’est que le Souverain suscite par son
énergie d’illusion les corps, les organes qui sont différenciés mais, par
son énergie de pure Science, il suscite mantra, corps, prise de conscience
globale, parole signifiante qui ont la nature de ’éther de la Conscience'.

Les formules articulées possedent tout naturellement 'omniscience,
Pomnipotence, etc., car elles ne sont pas soumises aux limites de la
connaissance comme le sont le corps ordinaire et le corps subtil, du fait
qu’elles ne déchoient jamais de I’état de sujet connaissant. C’est ce que
développe longuement la stance : « (I’énergie d’illusion se manifeste)
dans la différenciation a saveur unique...» (I.Pv. IIL. 1.8). 1l en est de
méme en ce qui concerne Anantabhattiraka et les autres divinités, qui
résidant a I’étape de pure Science, ont pour tache d’émettre, de maintenir
et de résorber l'univers.

Et méme au stade de [lillusion, comme le déclare
Vlsvarapratyabhijnikarika, « affirmer “ceci est un pot” dépend de Pénergie
du Seigneur qui transcende nom et forme ; (une telle certitude) resplendit
comme identique au Soi et non comme “ceci” (objet) » (1.5.20).

On peut encore comprendre le terme mantra comme désignant les
moyens utilisés par les maitres pour initier leurs disciples : les mantra

16 Explication claire. — 11 s’agit du mantra qui « nous » habite avec
les yeux ouverts, continuement. Il n’y a pas alors a « regretter » le
samadhi-les-yeux-fermés | [NDE].



s’emparent de la puissance de cette Réalité vibrante et la prennent pour
support en tant que souffle de vie'; quand ils sont associés 2 la
conscience de I'adorateur, ils accomplissent leurs taches qui procurent
jouissance et délivrance. A la disparition de leur forme particuliére de
paroles signifiantes, devenus d’une pureté sans tache, ils se dissolvent et
s’apaisent completement en cette Réalité.

Ici Texpression «unis a la pensée de I'adorateur» est a mettre en
parallele avec la stance précédente. Ainsi la vibrante Réalité est le substrat
des formules non seulement au cours de I'émanation et de la résorption
mais encore durant leur fonctionnement. Cest pourquoi les différentes
écoles Sivaites au nombre de dix ou de dix-huit, etc., considérent la
Réalité vibrante comme la moelle méme des mantra *.

1. Anuprana, vitalité.

2. la prise de conscience efficiente et globale demeure non
seulement en nivrtti quand on est plongé dans la supréme prise de
conscience, mais aussi en pravrtti quand on les utilise dans la vie
journaliére'’.

-105 —

Aprés avoir montré que la pure émanation des formules et de leurs
seigneurs' est identique 2 Siva, lauteur explique maintenant que
I’émanation sous forme d’illusion est, elle aussi, bien que considérée
comme impure, de méme essence que Siva, faisant ainsi allusion a la
doctrine mystique du vénérable Matasastra.

3-4 [28-29] [... point d’état qui ne soit Siva)

\

Puisque l'individu est identique a tout car il est la source de
toutes les choses et en a conscience du fait qu’il reconnait cette
identité (28), il n’y a donc, quant a parole, sens, pensée, point
d’état qui ne soit Siva; c’est le Sujet qui jouit et lui seul qui
toujours et partout se tient sous ’aspect de ce dont il jouit. (29)

Puisque l'individu ou sujet percevant est, comme Siva, identique 2
l'univers entier, et a méme nature que lui, il n’y a rien, que ce soit au
commencement, au milieu ou a la fin de ces états, qui ne se révele
comme identique a Siva, qu’il s’agisse de mots (expression verbale), de
choses (ce qui est exprimé), de réflexions (connaissance différenciatrice,
vikalpa). Ainsi le sujet qui jouit ou sujet percevant fait de conscience
demeure ni plus ni moins sous forme de ce dont il jouit (corps,
impressions sensorielles) — toujours et partout — dans les divers

17 Confirmation du sens interne associé a « mantra » — conversion
mystique de la pratique extérieure indienne.



niveaux du réel et dans les mondes variés. Il n’y a donc pas la moindre
différence entre le sujet qui jouit et 'objet de jouissance’.

Puisqu’il n’y a pas de différence réelle entre I'individu et Siva, il faut
s’abstenir d’imaginer la moindre imperfection (ou absence de plénitude)
en quelque état corporel ou autre ; mais comme Ienseigne I'auteur de
facon indirecte, il faut se regarder comme possédant la nature méme de
Siva, conscience indivise. Selon la Pratyabhijfidjikd (glose perdue
d’Utpaladeva) : « Atteignent la perfection non seulement ceux qui
considérent et vénerent en tant que Siva leur corps fait de trente-six
niveaux mais aussi ceux qui, de cette maniére, considerent et vénerent
jusqu’a une cruche. Point de discussion a ce sujet. »

De son coté Bhatta Sti Vamana a dit: « Tout ce qui est objet de
conscience ayant la Conscience pour support et n’ayant d’autre nature
qu’elle, tout existe en tant que “fait de conscience” (samwiditd). Qu’on
s’identifie donc a la Conscience. »

Bhatta Kallata

Le Soi a le tout pour essence puisqu’il est a la source de toutes les
expériences. Il considéere comme son corps toutes les choses dont il a
Pexpérience a Dextérieur et non pas uniquement le corps que
caractérisent téte, mains... (3) En conséquence, il n’y a pas d’état relatif a
la parole et a la signification qui ne soit identique a Siva. Et ce qui
apparait sous forme d’objet de jouissance n’est toujours et partout que le
sujet qui jouit. (4)

1. Les mantresvara. Cf. ici p. 14.
2. Le sujet est bhoktr et I'objet bhogya.
- 106 —

Si Pon demande comment lindividu est identique au tout, c’est,
répond-on, qu’il est la cause de toutes les choses comme le déclare le
Jhdnagarbha :

«Ton jeu suscite ici-bas la différenciation entre connaissant, objet
connu, moyen de connaissance et connaissance résultante’. Que le jeu
disparaisse, et la diversité elle aussi disparait. Rare en ce monde, celui qui
Te voit ainsi. »

Comme P'exprime cet hymne, Iindividu est la source de tout ce qui
est, car le monde n’existe que si la Conscience se révele. Si Pindividu est
identique a I'univers et jouit de toutes ses énergies c’est que, de lui,
Punivers procede. Je I'ai exposé dans la glose de la deuxiéme stance. La
seconde moitié du premier vers donne une autre raison pour soutenir
Iidentité de I'individu et de I'univers, a savoir : I'individu est identique a



I'impression que fait sur lui toute chose, aussi bien objective que subjec-
tive, cette impression n’étant autre que la lumiére consciente (prakdisa)
sous forme de sa propre nature.

Ces deux versets font allusion aux pratiques mystiques et aux
entretiens sur I'enseignement de la connaissance traitant de ce qui peut
déraciner 'arbre de T'universelle différenciation. Le premier et le dernier
versets du premier chapitre se rapportent a la Réalité absolue (selon le
systtme Mahartha ou Krama). Le troisicme s##ra commengant par «
Jagrat» se rapporte a la triplicité du systeme Trika et le verset
commengant par « fadikramya» (11, 1) a Pessence de toute adoration.
Ainsi la totalité des enseignements appartient au seul spandatattva, Réalité
vibrante.

1. Miti ou pramiti désigne la connaissance assimilée et dépassée,
connaissance du sujet sans objet, ce dernier étant complétement
intériorisé. Cf. Hymnes aux kali pp. 74-7S.

~107 —

(Lauteur) indique maintenant que la délivrance a uniquement pour
moelle la réalisation de cette (identité au tout) :

5 [... 'univers entier comme un jeu]

Ou aussi celui qui possede cette Connaissance (que tout est
Siva) et qui, constamment vigilant', percoit 'univers entier comme
un jeu, est un délivré vivant, aucun doute a cela. (30)

Le terme »d, « ou aussi», suggere que si le recours au samddhi-yeux-
fermés dont traite le premier chapitre implique encore vikalpa,
(alternative intérieur-extérieur), trés difficile par contre est 'obtention de
la samdpatti, mise 2 lunisson® avec l'univers; qui l'obtient échappe
définitivement aux naissances ultérieures. Cet étre fortuné pergoit
Punivers entier comme un jeu, il le fait émaner et le résorbe grace a
nimesa-unmesa, assoupissement et éveil de la Conscience innée.

En effet, il est tel

«Ceux quiw, selon la Bhagavad Gité, «unifiés, absorbant en moi
leur esprit, m’adorent constamment. » (XI1-2.)?

1l s’agit du grand yogin qui, bien que vivant, pourvu de souffle et
d’organes, reste perpétuellement immergé et dont la totalité des liens est
consumée par le feu de la Connaissance ultime (2idna). A la mort du
corps, il est Siva méme. Libéré, bien que vivant encore ici-bas, rien ne
peut enchainer jamais ni d’aucune maniere.

L’expression «aucun doute a cela » suggére que la libération atteinte a
'aide d’initiations est due a 'expérience du guide tandis que la libération



procédant de la Connaissance méme et des pratiques déja mentionnées
tient a 'expérience personnelle.

Bhatta Kallata

Celui qui, jouissant de cette forme de conscience, constate «le
monde est identique a moi» et qui percoit tout comme un jeu est, en
raison de sa perpétuelle union, un libéré vivant, égal au Seigneur, et son
corps ne se présente plus a lui comme une entrave.

1. Yukta, ala fois vigilant, ardent et uni a.

2. Samapatti, percevoir 'univers et demeurer toujours conscient de
sa propre Réalité, telle est la mise en harmonie, pure spontanéité sans
aucun exercice tandis que le samddhi-yeux-fermés peut encore en
comportet.

3. Cf. référence p. 97 n. 2.
108 —

Au cours des deux stances suivantes (lauteur) précise que cette
grande mise a I'unisson permet aux sddhaka et aux guides de parvenir au
but désiré :

6-7 [... l'apparition de ce qui est contemplé dans le
ceeur]

Ceci méme est Papparition de ce qui est contemplé dans le
ceeur de qui contemple ; pour le fidéle (sidhaka) au désir ardent, la
mise a 'unisson est identification a ce (qui est contemplé). (31)

Ceci méme est Pacquisition de I’ambroisie, ceci méme est la
saisie du Soi supréme, ceci méme est Pinitiation au nirvana, qui
confére la réelle nature de Siva. (32)

«Qu’on célebre Siva en s’identifiant a lui », selon cette phrase, dans le
cceur ou dans la conscience de qui contemple surgit ce qu’il contemple, a
savoir la nature propre de Siva ainsi réalisée et que mentionne le satra :
« point d’état qui ne soit Siva ». (11, 4)

Ou bien encore Zasya désigne 'apparition d’un aspect particulier de la
divinité mantrique, source de pouvoirs spécifiques et capable d’aider le
contemplateur — qu’il soit maitre ou disciple — a devenir un avec ce
qu’il contemple.

«La mise a l'unisson, identification a ce (qui est contemplé) »,
tadatmatisamaparti, signifie réalisation, absorption en I'unité divine et
nullement la vision de quelque aspect divin comme celle de Siva-aux-
cing-visages. Cette mise a 'unisson n’est pas due a une simple certitude



mais a un désir intense, a une ferme prise de conscience globale du désir
de s’identifier a Siva, intériorité universelle.

«Je suis Siva, masse indivise de félicité et de Conscience, mon corps
est lunivers car jai réalis¢ mon identit¢ a Siva sous forme de
Conscience. » Quelle est, en

Bhatta Kallata

C’est grice a cette perception que la saisie de lidentité a « cela»,
autrement dit la projection' du mantra, consiste en 'apparition de ce qui
est contemplé — le mantra — dans le ceeur du sddbaka. (Cette)
identification qui est pour lui Pacquisition de sa nature propre associée a
la divinité du mantra procede du désir méme d’énoncer le mantra.

Une telle perception de sa propre essence libérée de tout voile est,
pour le sidhaka, vide de connaissance erronée, acquisition d’ambroisie et
non point de quelque élixir fait d’ingrédients dont on gouterait le suc ;
cette ambroisie, sans rapport avec l'ordinaire saveur, a pour effet
Pacquisition d’assises permanentes dans lessence du mantra grice
uniquement a son énonciation.

Au moment de Dinitiation, le maitre doit en pensée s’emparer du Soi.
La saisie de (cette Réalité) immatérielle n’a rien de commun avec celle
qu’accomplit une main s’emparant d’'un objet, de la terre, etc., c’est
Iinitiation nirvanique qui accorde I'essence du supréme Siva.

1. Nyasa, projection sur le corps de formules et de phonemes.
- 109

vérité, la divinité mantrique contemplée qui ne se présente
immédiatement a celui qui jouit d’une telle conviction s’épanouissant
pour ne laisser place qu’au seul indifférencié, (étant donné qu’il adhere) a
I’expansion sans dualité de toute chose ?

Le maitre de mon maitre (Utpaladeva) Ia dit :

«O Seigneur, en ce monde entier, fait de ta manifestation, y a-t-il un
lieu qui ne puisse servir de sanctuaire a (tes) adorateurs et ou leurs
formules mystiques ne puissent porter fruit ?» 1

Acquérir 'ambroisie de la non-dualité ultime, en ceci seulement
consiste la véritable mise a I'unisson (samdpatti). Le terme « seulement »
signifie qu’avec tout autre nectat, les sddhaka finiront inéluctablement par
mourir, méme si celui-ci peut, pendant un certain temps, affermir leur
corps.

Dans son chapitre sur lacquisition du nectar concu de facon
ordinaire, le Svacchandatantra déclare :



«On ne peut vaincre le temps ni la mort avec un tel nectar. »

Puis il montre, en termes de louange, comment découvrir en une
expérience spontanée le vrai nectar, dans le passage commengcant ainsi :
«Par contre, jamais aucune modalité temporelle n’entrave (ni ne
tourmente) celui qui se tient ferme dans la supréme Réalité » (VII, 223),
passage disant encore au milieu: «Qu’on se remémore toute chose
comme identique a Siva et a I'énergie » et s’achevant par : « Devient un
libéré, méme en cette vie, celui qui s’adonne constamment a cette
réalisation (bhdvand) car le temps ne peut agir sur qui toujours réalise Siva.
Est un yogin celui qui suit la voie de P'autonomie a l'aide du yoga
autonome et qui, installé dans le domaine autonome, parvient a 'identité
avec (bhairava) autonome? » (VII, 258)

Telle est la Connaissance, saisic immédiate du Soi. L’expression
«Qu’on connaisse le Soi» signifie la reconnaissance du Soi en tant
qu’essence de Siva omniscient, omnipotent et libre. Ce n’est nullement la
connaissance que mentionne la Révélation de I'Upanisad : « En vérité,
tout ceci est le purusa.» (Svetasvatara III, 15.) Car, selon le texte sacré,
«Tous ces adorateurs du Soi n’atteignent pas le supréme état. » (Sva. IV,
388.)

Cette reconnaissance est aussi, au moment de initiation, la grace que
le maitre confere au Soi du disciple afin de P'unir (a Siva). Le maitre
expert en cette mise a I'unisson est réellement un dedrya quand il unit le
Soi du disciple a Siva. C’est la I'initiation nirvanique (qui libére durant la
vie), expérience personnelle (svapratyaya) ou le maitre accorde au
fils spirituel® et aux autres aspirants le sens ultime, IEtre

1.  Sivastotravali, I, 4.

2. Jeu littéraire sur svacchanda qui signifie indépendant, libre,
spontané, agissant a son gré ou selon son bon plaisir.

3. Il existe quatre initiations : sdMayd, putraka, sidbaka, et dcdrya. Le
putraka digne d’initiation est considéré par le maitre comme son fils;
moins élevé que lui, le simayin suit les préceptes; plus élevé que le
putraka, le sddhaka est un yogin accompli ; enfin, au sommet, I'dedrya jouit
de Dinitiation supréme qui fait de lui un maitre et instructeur capable
d’initier a son tour des disciples.

- 110

véritable, Siva méme. Comme le déclare la Paratrimsika (25) : « Celui
qui connait ainsi réellement obtient, n’en doutez pas, linitiation qui
confere le nirvana sans qu’il ait a offrir sésame ou beurre clarifié. » Méme
Pinitiation que donne le sacrificateur védique (bo#r) est une initiation car
le vénérable et meilleur des maitres (Vasugupta) n’a pas dit ici « cette



seule (eva) initiation » de peur de susciter des doutes a ’égard des autres
initiations.

Bénédiction a tous !

Ici s’achéve le deuxiéme chapitre intitulé « sabajavidyodayaspanda » du
Spandanirnaya, ayant pour auteur le Maitre Ksemardja, adorateur du
puissant Seigneur.






11 VIBHOTISPANDA
LA VIBRANTE REALITE DANS LA SPLENDEUR DE SON DEPLOIEMENT1

Résumeé

[Cette splendeur est Defficience (siddhi) du parfaitement éveillé
(suprabuddha).)

C’est afin de montrer ce qu’est 'état d’un yogin parfaitement éveillé
que les deux chapitres précédents ont exposé comment s’absorber dans
la Réalité vibrante. Celle-ci peut étre contemplée a la fois dans le
samadhi-yeux-fermés et dans le samadhi-yeux-ouverts, lesquels servent
de bois de friction entre les deux pdles émetteurs”

Au cours du troisieme chapitre, intitulé « vibbiti spanda», «qui
concerne la vibrante Réalité dans la splendeur de son déploiement », et
fait de dix-neuf stances, I'auteur décrit d’abord brievement de quelle
manicre surgissent les aspects inférieurs puis les aspects supérieurs de
cette splendeur dés qu’on se saisit de la vibrante Réalité. Il définit ensuite
la nature du lien et celle de la libération. Il examine enfin, en maniere de
conclusion, ce qu’il avait entrepris de montrer au commencement de ce
traité.

Les deux premiers versets sont consacrés a la liberté dont on jouit
dans le réve, liberté analogue a celle qu’on acquiert durant la veille. Le
verset suivant qui traite de la perte de la liberté au cours de la veille et du
réve, montre qu’il est nécessaire de demeurer perpétuellement vigilant.
Le quatrieme et le cinquiéme sont relatifs a

1. Vibhiti, glorieuse efficience universellement répandue (vibbi
—), manifestée par des pouvoirs surnaturels d’ordre cosmique.

2. Visarga, émission ; Uinterne, Cest le nimilana samadhi et Pexterne,
Vunmilanasamadhi (ici pp. 102, 176). La friction de ces deux arani,
planchettes qui servent a allumer le feu (sacrificiel) permet d’accéder, au-
dela du Quatrieme état, a furyditita.

-112 —

la connaissance et a 'objet désiré. Le suivant traite de la manifestation de
Iénergie en sa pleine efficience (kartrsakti) et indique comment on
maitrise la faim. Le septieme décrit comment on acquiert 'omniscience,
et le huitieme traite de la disparition de I'indolence. Le neuvieme définit
Pessence d’unmesa, Bveil identique a la vibrante Réalité. Le dixieme
enseigne pourquoi il faut refuser les pouvoirs surnaturels qui font
obstacle au samddhi supréme.



Le onziéme verset définit I’absorption qui a pour nature le Soi
universel, théme déja traité dans le second chapitre. Le douzieme décrit
le moyen qui méne a P'absorption. Les trois suivants élucident la nature
du lien et celle de la délivrance. Le seiziéme verset montre comment la
vibrante Réalité envahit servitude et délivrance quand on en prend
possession de facon progressive et simultanée.

Au cours des stances 17 et 18, Pauteur définit ce qu’est le lien en vue
de le détruire; quant au dernier verset, tout en définissant la maniere
dont on brise ce lien, il récapitule la signification de la premicre stance
des Spandasiitra.

Tel est en résumé le contenu de ce chapitre.
- 113 —

Nous avons vu que le parfaitement éveillé a la perception
ininterrompue de cette vibrante Réalité (1, 17) et qu’il faut donc étre
toujours ardent a la discerner (I, 21). Il s’agit d’encourager un disciple
éveillé (prabuddha) a s’adonner durant la veille a un fréquent contact avec
le spanda afin de parvenir au parfait éveil. Par contre, les stances 23-25
précisent qu’un yogin doit s’exercer a déchirer le voile obscurcissant du
profond sommeil par la pratique subtile et intense des moyens de
libération.

Afin de prouver maintenant que le parfait éveil apparait des que
s’évanouissent les états ordinaires de veille et de sommeil profond,
(auteur) montre ce qu’est, par rapport au réve, la glorieuse efficience du
yogin.

1-2 [... de méme durant le réve]

De méme que pendant Pétat de veille, en faisant surgir soleil et
lune!, (Siva) qui soutient Punivers (dh4tr), ardemment sollicité,
accorde la satisfaction des désirs enracinés dans leur cceur aux
étres pourvus d’un corps, de méme durant le réve, en se tenant a la
jonction, le Seigneur révele sans aucun doute, toujours plus claire-
ment, les choses auxquelles aspire celui dont jamais ne cesse
Pattitude d’amour?. (33-34)

Dhbitr, celui qui soutient tout en lui-méme est la nature propre
identique au Seigneur (samkara).

« Jagrata » désigne I’éveillé a qui sa propre liberté s’est révélée durant
la veille, et « debin », le yogin doué d’un corps ou a qui s’est clairement
manifestée la Connaissance jusque dans I’état de veille®. Satisfait de son
effort pour prendre conscience



Bhatta Kallata

A Tétat de veille, le yogin a qui sa véritable essence ne s’est pas
encore révélée, percoit au gré de son désir, parmi toutes les autres choses
présentes, uniquement celle qu’il veut, comme il arrive au cours d’un
spectacle de danse, de lutte, etc.

De quelle maniere ? En faisant surgir soleil et lune, en portant son
attention, selon les cas, sur la vision et les autres organes sensoriels.

Dans le réve également le yogin ne percoit que les choses désirées
correspondant a sa requéte intense, et, a la jonction (ou réside le dhin),
Cest-a-dire dans le cceur (du yogin), les choses désirées se révelent tres
clairement et toujours. C’est la ce qu'on appelle «liberté du réve», en
d’autres termes, dissipation du voile des ténebres (tamas).

1. Souffles exhalé et inhalé.
2. Pranaya, confiance, révérence, soumission, sentiment d’intimité.

3. Pindastha, il n'est pas ici question de jigrat, état de veille de
I’homme ordinaire, mais de pindastha, état mystique (massif), global,
I’ensemble des choses étant contenu en une seule, état propre au seul
yogin. Cf. S.S.v. tr. p. 128.

114 —

de sa propre essence intériorisée, (le Seigneur) réalise par sa grace les fins
auxquelles (ce yogin) aspire du fond de son cceur, a 'aide de bindu et de
ndda (lui permettant d’engendrer chez autrui) : effervescence (de la
pensée), incitation de Pesprit (pratibha) 1, paralysie de la conscience (pour
Pempécher de nuire) et transmission de la connaissance®.

Comment (le Seigneur accomplit-il cela) ? En faisant surgir les
énergies cognitives et actives désignées par les termes sirya et soma, les
secondes actualisant ce que les premicres ont révélé. Il pénetre dans le
corps du yogin au cours de percées successives, il irradie les rayons de
lune et de soleil (soma et sirya) * constituant la diffusion des énergies
d’activité et de connaissance. Ces rayons se déploient a partir du sup port
radical qui s’épanouit sous forme de pratibhd, grace a la parfaite
absorption (du yogin) *.

On lit dans le Vijndnabhairava tantra :

«Lorsque le sommeil n’est pas encore venu et que (pourtant) le
monde extérieur s’est effacé, au moment ou cet état entre (veille et
sommeil) devient accessible a la pensée, la Déesse supréme se révele ».
(75)

Et: «Si 'on médite sur I’énergie du (souffle) grasse puis tres faible
dans le domaine du dvddasinta, et que, au moment de s’endormir, on
pénetre dans son propre ceeut, on obtient la maitrise des réves. » (55)



Ainsi, le dhitr se tient tres clairement et 2 découvert dans le domaine
du milieu ou susumni de celui qui réside dans le sommeil du yoga
(yoganidri) et se voue a la quéte (du Bienheureux) grace a une prise de
conscience intense (pardmarsa) de énergie de conscience (citisakti),
énergie associée a I'émission et aux arani, les deux planchettes qui
correspondent respectivement a vomir et a dévorer (vamana et grisa).

Au yogin dont le miroir (de la Conscience) est purifié par la saveur de
la pratique assidue de I'absorption, le dhdzr fait miroiter jusque dans le
réve ce qu’il désire connaitre : la triple absorption — celle de I'individu,
de Iénergie et de Siva — et d’autres choses (encore).

Ainsi, ce yogin n’est jamais inconscient (#0ha) méme au cours du
sommeil avec réve et du sommeil profond. Le mot « réve » inclut aussi le
sommeil profond.

Ici «celui dont jamais ne cessé lattitude d’amour » signifie que le
Bienheureux ne manque pas d’accorder sa grice a qui s’adonne a
I’adoration fondée sur l'intériorité, en faisant disparaitre les imperfections
propres a I'illusion.

Le terme «jdgratah» veut dire vigilant (jagariika) a 'égard de la
supréme Réalité, mais encore « qui se trouve a I’état de veille ».

1. Pratibhdcalana, s’agit-il d’inciter ou d’ébranler lintelligence
d’autrui (cal —) ?

2. Jidnasameéra : transmission de la connaissance en pénétrant, par
le souffle, dans le corps du disciple. Cf. La Kundalini p. 108 sqq.

3. Sut nida et bindu, soma et sirya, cf. ici pp. 94, 122,174 ; 100, 168.
4. Samoveéa impliquant interpénétration entre le yogin et Siva.

5. Sagit-il des souffles exhalé et inhalé (prina et apina) ?

-115—

A nouveau (auteur) explique que celui a qui fait défaut une telle
vigilance n’accede pas a I’état de yogin :

3 [Sinon, la libre émanation...]

Sinon, la libre émanation, selon sa nature, continuera au couts
des deux états de veille et de réve (a se jouer) perpétuellement (du
yogin) comme de ’homme ordinaire. (35)

Si le yogin ne vit pas dans une constante adoration du dhd#’, comme
on vient de le dire, manquant d’assises fermes en sa propre essence
durant le réve ou durant la veille, il ne se différenciera a aucun moment
de ’homme ordinaire et toujours jaillira spontanément durant veille et
réve I’émanation souveraine ayant pour caractéristique de manifester les
choses, en général et en particulier *; elle fera tomber ce yogin dans le
fossé de la transmigration comme elle y a fait tomber ’homme ordinaire.



On la dit: «Ce qui déploie les étres c’est la souveraineté divine
(pdramesvari). » «Selon sa nature» insiste sur la liberté dont jouit le
Bienheureux quand il manifeste les états de veille et de réve.

Bhatta Kallata

Autrement, si elle n’a pas pour assise sa propre nature, I'’émanation de
visions désordonnées est libre (sans contrdle) dans le sommeil avec réve ;
tel est, en effet, la nature de ’émanation caractérisée par le flot incessant
dont fait expérience ’homme ordinaire, et durant les activités de la
veille et durant les états de réve, les unes et les autres comportant des
représentations, qu’elles soient reliées comme dans la veille ou sans lien
comme dans le réve.

1. Arddh —, servir perpétuellement pour se rendre favorable celui
qui soutient I'univers de facon permanente : le dbatr.

2. Sadbdrana . commun a tous durant la veille, et asddbirana,
spécifique a chacun durant le réve.

—-116 —

Ayant ainsi apporté quelques éclaircissements sur le moyen de mettre
un terme aux états de réve et de sommeil profond en vue d’obtenir le
parfait Eveil, (Pauteur) explique, a l'aide d’exemples, comment le
parfaitement éveillé s’absorbe dans la Réalité vibrante ; il enseigne aussi
que la compréhension de ce que 'on désire connaitre se réalise de cette
facon :

4-5 [... la chose se présente sans délai...]

En vérité, tout comme un objet qui n’est pas distinctement
percu en dépit de P’attention que la pensée lui préte, devient de
plus en plus distinct quand on ’examine avec Peffort exercé par sa
propre puissance (36), de méme, du point de vue supréme, quels
que soient la forme, le lieu ou I’état, la chose se présente sans délai
de cette maniére au yogin qui s’empare de cette puissance (du
spanda). (37)

Malgré Tattention que lui porte Iesprit, un objet peut n’étre pas
clairement percu par la faute d’obstacles, tel 'éloignement... Mais, grace
a un effort visuel intense pour le mieux percevoir, il devient non
seulement distinct mais encore de plus en plus distinct. 11 en est de méme
pour la puissance propre a la Réalité vibrante qui réside dans
I'indifférencié et se présente sous sa forme supréme de masse indivise de
félicité et de conscience, c’est-a-dire sous la forme de notre propre
nature identique a Siva.



Cette puissance se révele aussitot de plus en plus clairement dés que
l'on s’efforce de s’identifier, avec toute I'ardeur de sa propre efficience, a
sa nature intériorisée.

Comment cela se produit-il? « En s’emparant de la puissance »,
quand l'adorateur immerge en son propre Soi son état de sujet factice,
associé au corps, au souffle, etc.

Autre interprétation : Quand P'adorateur vivifie' de facon répétée cet
état de [suite p.117]

Bhatta Kallata

Un objet éloigné qu’on ne reconnait pas au premier abord, méme
quand la pensée se concentre sur lui, parait de plus en plus précis grace a
un effort particulier et a ’endroit méme ou l'on se trouve (c’est-a-dire,
sans que 'on ait a se déplacer). (4)

Ainsi, grace a un effort intense (prayatna) quand on reconnait I’éveil
de la Conscience, 'objet, peu importe quand, ou et comment il se
présente, resplendit bient6ét pour qui prend fermement appui sur sa
propre puissance, a savoir sur sa véritable essence, vu que cette essence
est alors libre de tout voile. C’est pourquoi la connaissance des choses
passées et a venir, concernant un domaine limité, n’a rien d’étonnant. (5)

1. I faut noter limportance donnée ici a bala, pouvoit,
renouvellement de la puissance. Au début, quand le souffle entre dans la
voie du milieu, le pouvoir est trés fort mais il diminue par la suite. Il faut
donc renouveler efficience encore et encore pour la revivifier ; une fois
devenue parfaite, et seulement alors, elle ne faiblira plus.

-117 —
sujet jusqu’a sa supréme Réalité et quil s’empare de la puissance de la
vibration, alors la chose qu’il désire ardemment connaitre se révele a lui
telle qu’elle existe en sa véritable essence, quels que soient le lieu ou elle
se trouve ? sa maniére d’étre, son état et sa forme.

- 118 —

Ainsi, dit Iauteur, en vertu de cette puissance méme se manifestent
les énergies d’activité et autres :

6 [... on apaise également sa faim]

Dés qu’on s’est emparé de cette (puissance), on accomplit ses
tiches méme épuisé et, bien que tres affamé, on apaise également
sa faim. (38)

Celui dont les éléments vitaux sont réduits a ’extréme, tel un ascéte
(r57), peut néanmoins accomplir des devoirs indispensables ou déployer



son activité en s’emparant de la puissance de la Réalité vibrante;
autrement dit, en s’absorbant dans la vibration, il intensifie ou anime sa
conscience de sujet doué de souffle vital (pranapramatr).

Par son efficience il réussit a accomplir des choses dépassant son
propre pouvoir. De la méme manicre un étre affamé ou assoiffé, lui
aussi, apaise sa faim ou sa soif grace a la puissance du spanda.

Celui qui pénétre dans le domaine indivis de la Conscience ne peut
plus étre soumis au couple des contraires (chaud, froid etc.) qui ne se
déploient qu’a ’étape du souffle, étape qui chez un yogin se trouve
désormais plongée dans le domaine de la Conscience absolue.

Bhatta Kallata

Des qu’on est en possession de cette puissance, a savoir de la vigueur
(utsdha), méme si les éléments vitaux sont tres affaiblis, on peut remplir
ses devoirs, tout comme un individu qui, bien que privé d’énergie,
acquiert par I'exercice physique une énergie vive grice a l'intensité de son
ardeur ; ainsi celui qui est trés affamé peut cependant apaiser sa faim en
s’attachant assidiment a sa propre nature, car le Soi, aussitot sollicité,
possede le pouvoir de régir partout cause et effet.

- 119

Certains pouvoirs surnaturels (visions et autres) étant acquis selon la
méthode donnée dans le précédent siitra, il s’ensuit que :

7 [... Y'omniscience et d’autres pouvoirs]

Si, dans le corps qui prend pour appui cette (vibrante Réalité),
apparaissent ’omniscience et d’autres pouvoirs, de méme, en
prenant pour soutien son propre Soi, c’est partout que lon
deviendra tel (omniscient). (39)

Les qualités d’omniscience et d’activité universelle relatives au corps
sous forme d’expériences qui lui correspondent, se révelent a celui dont
le corps a pour appui la vibrante Réalité — sa propre nature — et en est
pénétré. De méme celui qui prend pour support son propre Soi,
immuable Conscience reconnue a Paide des caractéristiques déja
mentionnées, par la pratique de rétraction et d’épanouissement 1 ou bien
en rétractant ses facultés comme la tortue ses membres, ou bien en les
épanouissant pleinement, et qui, toujours absorbé en elle, y fixe sa
demeure permanente, celui-la jouira alors de Pomniscience et de la toute-
puissance propres au Seigneut, partout, a tous les niveaux — de Siva a la
terre.

Bhatta Kallata



Puisque 'on possede omniscience et autres qualités dans le corps
pénétré de la nature du Soi, en ce sens quon connait immédiatement
tout ce qui se passe dans le corps jusqu’a la piqare d’un minuscule
insecte, ainsi celui qui demeute tres attentif a son propre Soi étendra a
tout une telle omniscience, etc...

1. Samkoca et vikdsa.
—120 —

(Lauteur) déclare maintenant que par la grace de cette (vibrante
Réalité) on jouira également de 'expérience que voici :

8 [Lindolence, la ravisseuse]

L’indolence, la ravisseuse, (sévit) dans le corps ; sa propagation
est due a Pignorance. Si celle-ci est « ravie » sous Peffet de PEveil,
comment cette (indolence) subsisterait-elle alors, quand sa cause
n’est plus ? (40)

L’indolence (glini) est le domaine de toutes les afflictions (&/sa) chez
’homme qui prend erronément son corps pour le Soi. Destructrice de la
jole, c’est une ravisseuse car elle dérobe la richesse de la supréme
Conscience et engendre disette et finitude. Elle se propage a cause de
ignorance pour qui ne reconnait plus sa propre essence, Conscience et
félicité indivises. Cette ignorance se dissipe au moment ou I'on s’éveille a
sa propre essence et 'indolence, privée de sa cause, disparait a son tour.

Aussitot Iignorance disparue, les souffrances inéluctables du corps
comme la maladie et autres infirmités s’évanouissent et, dans la mesure
ou elles disparaissent, la nature du véritable yogin atteint sa plénitude
tout comme la véritable nature de I'or resplendit dés que, au contact du
feu, ses impuretés sont éliminées. Ainsi I'absence de toute indolence
constitue le pouvoir glotieux (vibhiti) d’'un éminent yogin méme s’il
demeure dans son corps.

C’est ce que déclarait a 'enfant la grande yogini Madalasa : « Ne sois
pas assez égaré (midba) pour prendre ton corps pour le Soi, ce corps qu’il
faut rejeter comme une guenille périssable car il est une cuirasse qui te
paralyse, cuirasse faite d’actes purs et d’actes impurs, et aussi d’orgueil. »
(Ma. Pu. 25. 14.)

Cette strophe suggere que le yogin aspirant a des pouvoirs limités
subjugue rides et cheveux blancs lorsque le nectar de Iabsorption
pénétre son corps.

Bhatta Kallata



L’indolence mene le corps a sa ruine. Elle procede de Iignorance.
Privée de cause, quand se révele (wnmis —) la nature propre du Soi, elle
est a jamais abolie. C’est pourquoi les yogin jouissent d’un corps robuste
sans rides ni cheveux blancs.

-121 —

En réponse a la question concernant la nature de 'Eveil cosmique et
la maniere de obtenir, ("auteur) précise maintenant :

9 [Chez celui qui s"adonne a une seule pensée...]

Chez celui qui s’adonne a une seule pensée (data), ce dont
surgit « ’autre », voici ce qui doit étre reconnu comme unmesa,
Eveil cosmique. Mais qu’on ’éprouve par soi-méme. (41)

(Ksemaraja propose deux interprétations :)

D’apres le Vijndnabhairava : « Que Pesprit qui vient de quitter une
chose soit bloqué et ne s’oriente pas vers une autre chose, grice a la
chose (bhiva) résidant a leur jonction, la réalisation (bhdvand) “‘s’épanouit
en toute son intensité. » (62) (C’est ’état du milieu, le Centre entre deux
expériences.)

Unmesa apparait soudain chez un yogin absorbé a la fine pointe de
son esprit et qui sadonne a une seule pensée portant sur quelque objet
particulier, et dont les modalités, étant immobilisées, perdent tout
support objectif.

«Apara» : Tapparition méme de «lautre» est le jaillissement
transcendant, le ravissement de la pure Conscience, il surgit de la
vibrante Réalité en laquelle la distinction de sujet et d’objet a disparu et
ou s’engloutissent soudain les pensées pour ne faire qu’un a la disparition
de ce support, lorsque la Conscience universelle (samwif) jaillit de cette
tres fine pointe et s’étend a l'infini. C’est cela qu’il faut discerner comme
unmesa, puissant déploiement de la Conscience cosmique, c’est cela que
doit connaitre le yogin.

«Svayam », qu’on Déprouve «soi-mémex»; car en labsence du
domaine objectif on ne peut reconnaitre IEveil qu’en soi-méme, y
accédant par la seule intériorité et a l'aide d’un recueillement libre
d’effort. 1l est alors reconnu comme un ravissement hots du commun.

Drautres interpretent ce verset de la maniére suivante : Chez celui qui,
adonné a une seule pensée, examine quelque objet, ce dont une autre
pensée surgit tout a coup et qui remplit ces deux pensées, voici, en vérité,
I'Eveil cosmique (ou Pexpansion de la Conscience).

Bhatta Kallata



Tandis qu'on est bien absorbé en une seule pensée lors de 'examen
d’un objet, ce dont nait spontanément une autre pensée doit étre
reconnu comme #nmesa et cause de cette pensée. Mais une telle réalité
doit étre clairement percue par le yogin lui-méme et éprouvé comme
celle qui remplit intérieurement les deux pensées. '

1. TLlauteur joue sur la racine bhs : la premiere fois bhdva signifie
une chose quelconque, mais la seconde fois «réalité éprouvée», état
profond de conscience, enfin bhdvani signifie actualisation de la pure
Conscience.

-122 —

(L’auteur) enseigne maintenant quun yogin éminent doit repousser tel
ou tel pouvoir particulier, dd uniquement a un contact fréquent avec
unmesa et que méme des yogin encore soumis aux limites peuvent obtenir
par une pratique assidue :

10 [De |a procédent immédiatement...]

De 1a procedent immédiatement et lumiére, et son, et forme, et
golt surnaturels, causant de Pagitation chez P’étre (lié) au corps.
(42)

De cet unmesa jaillissent immédiatement lumicre et son surnaturels
tant que le yogin n’a pas cessé d’identifier le « Je » a son corps grossier et
a son corps subtil.

Le bindn, point lumineux, lumiére semblable a une étoile brillante, et
qui apparait entre les deux sourcils, est la lumicre générique du monde
objectif en sa totalité'. Ndda, sonorité surnaturelle ou dhvani, résonance
non issue de percussion, se présente sous forme de son indifférencié
contenant 'ensemble des expressions verbales. Répa, splendeur (zegas) qui
illumine l'obscurit¢é méme. Rasa, gout et saveur extraordinaires sont
ressentis 2 Pextrémité de la langue®. Mais si ces impressions procurent un
certain contentement (a un tel yogin), elles font obstacle a la réalisation
du spandatattva, vibrante Réalité, car elles causent de I’agitation.

Les Yogasiitra déclarent: « Considérés comme des obstacles
dans le samidhi, ce sont a ’issue du samadhi (en vyutthdna) des
pouvoirs surnaturels (siddhi). » (I1I, 37.)

Ainsi lumicre et son surnaturels troublent un yogin qui prend
erronément le Soi pour son corps, méme s’il se montre ardent a
percevoir IEveil.

Bhatta Kallata



De la, de cet unmesa, surgissent bientot, pour qui s’y adonne, bindu et
tejas, splendeur lumineuse, #dda, résonance, ou sabda, son, nommé pranava
(a syllabe A UM), #ipa, forme ou vision dans les ténebres, rasa, saveur,
golut d’ambroisie dans la bouche, tous entrainant rapidement de
Pagitation.

1. Asesavedya équivaut a idantd, objectivité percue par le Seigneur,
au-dela de P'univers différencié mais dans laquelle 'univers réside latent.

2. Notons quil n’y a rien sur sparsa, le toucher, celui-ci ne
constituant pas un obstacle. Cf. La Kundalint, p. 165.

-123 —

(Lauteur) explique maintenant que le yogin qui immerge la
conscience quil a de son corps dans la véritable nature de cet éveil

(unmesa) accede au stade de supréme Sujet conscient, méme sous forme
de «cela»:

11

Celui qui demeure immobile, diffusant (la Conscience) en toute chose
comme au moment ou 'on a le désir de voir, alors... Mais a quoi bon en
dire davantage, il 'éprouvera par lui-méme. (43)

Au moment précis ou I'on a le désir de voir quelque chose, (a I’étape)
de pasyanti, (simple tendance) encore dépourvue de pensée dualisante,
I'objet que l'on cherche a percevoir fulgure et vibre intérieurement
comme indifférencié. De méme un yogin demeure ferme en remplissant
de la conscience du «je» — comme le fait Sadasiva® — tous les objets
intériorisés a partit de la terre jusqua Siva’; il commence par le
svavikalpa, pensée centrée sur son propre soi, mettant tout en relation en
se disant «je remplis tout» et il finit par embrasser et intérioriser ce tout
grace a une pure prise de conscience sans dualité.

«Yadd avatisthate » : Quand il demeure sans vaciller dans une telle
mise a Punisson (samdpatti), 1l s’éveille, éprouvant par lui-méme le fruit
qu’est le ravissement de I’absorption dans le grand Sujet conscient qui
engloutit intégralement la connaissance objective ; a Iissue de cette totale
unification, la Conscience se révéle dans la mesure ou s’épanouit #nmesa
(apparition glorieuse de ’énergie divine universellement répandue) et ceci
doit étre éprouvé uniquement par soi-méme, en sa propre conscience.
Inutile d’utiliser de nombreuses paroles a ce sujet.

Bhatta Kallata

Quand un yogin, a la maniére de qui tend a voir quelque chose, se
tient immobile en remplissant de conscience toute chose, alors... a quoi
servent d’autres paroles, il connaitra par lui-méme la nature de la Réalité.

1. Sur pasyanti, la parole dite « voyante », cf. ici pp. 9, 178 sq.



2. Saddsiva, éternel Siva, niveau élevé de ’émanation, cf. ici p. 14.

3. Ksemarija ajoute ici «selon la méthode des cheminements
décrite par le Svacchandatantra et autres traités ». Cf. T. A.

124 —

Pour le parfaitement éveillé (suprabuddha) I'absorption totale dans la
vibrante Réalité est perpétuelle parce qu’il s’exerce a I'ensemble des
moyens mentionnés a la suite de la déclaration «sa perception est
ininterrompue » (I, 17).

Vu que le spanda pénétre Iinfinie multiplicité des choses, le rappelant
au ceeur de celui qu’il instruit, ("auteur) montre en définitive le moyen de
s’y absorber.

12 [Qu'il demeure toujours bien éveillé...]

Qu’il demeure toujours bien éveillé tout en percevant le
domaine sensoriel a I'aide de la connaissance (que tout est Siva),
qu’il érige toute chose en un seul lieu', et plus rien ne le
tourmentera. (44)

11 doit demeurer toujours éveillé (prabuddha) que ce soit au
commencement, au milieu ou 2 la fin des états de conscience, veille, réve
et sommeil profond; c’est — a-dire qu’il doit jouir du parfait éveil —
d’une vision divine qui se révele immuable §’il s’établit dans la Réalité
vibrante toute épanouie.

De quelle maniere ? En percevant a I'aide de la connaissance tournée
vers lextérieur le domaine sensoriel entier fait d’expériences objectives
(e bleu, etc.) ou subjectives (le plaisir, etc.) il érige le Tout en un seul lieu,
en soi-méme (saisi) comme identique a Sankara, le créateur. Selon la
stance I, 4 : «... quant a parole, sens, pensée, point d’état qui ne soit
Siva. »

« Briger toute chose » signifie prendre conscience qu’on n’en différe
pas, que ce soit dans le samddhi-yeux-fermés ou dans le samddhi-yeux-
ouverts ; tout en demeurant imperturbable a ’état initial et a Iétat final, il
faut aussi voir dans I’état intermédiaire lui-méme une cristallisation de la
seve de la Conscience.

Alors rien de limité n’est apte a tourmenter le yogin puisque le Soi est
partout présent, selon le dire de l'auteur de la Pratyabhijna, Utpaladeva,
dans sa Sivastotravali : « O Souverain, celui qui pergoit intuitivement et
sans différenciation le cercle objectif intégral sous forme de ta
merveilleuse essence, d’ou lui viendrait la crainte, a lui perpétuellement
heureux dans un univers que comble la plénitude de son propre Soi?»

(XIII-16)

(Ce verset traite du passage de furya a turyatita grace ala kramamudra.)



Bhatta Kallata

Qu’il demeure toujours bien éveillé sans limiter ses énergies, tout en
examinant par sa connaissance le domaine sensoriel ou le cognoscible et
qu’il offre toute chose en un seul lieu — nature méme de la Réalité faite
de (pure) Science ; alors il ne sera plus tourmenté par « autre » chose, a
savoir par 'ensemble des énergies parcellaires et obscurcissantes (&a/d)
dont nous allons patler.

1. Aropayet, qu’il situe quelque chose en un lieu élevé, a savoir, en
Siva.

- 125

Puisque l'univers est identique a Siva, rien ne peut tourmenter (le
yogin) ; on se demande alors qui tourmente et qui est tourmenté. Pour y
répondre ("auteur) définit I’étre asservi ainsi que ses liens :

13 [En dépit de sa véritable nature...]

En dépit de sa véritable nature, sa gloire lui étant ravie par son
activité limitéel, et lui-méme étant réduit a Pétat d’objet dont jouit
Pensemble des énergies issues de la multitude des sons? on le
nomme é&tre asservi (pasu). (45)

«Nature véritable, essentiellement lumineuse » sont les termes qui
désignent le Seigneur dans le Svacchandatantra. « Ayant pour appui sa
propre énergie, le Souverain, cause universelle, émet, maintient, résorbe,
obscurcit et accorde sa grace. »

Intimement uni a sa propre énergie, il se livre constamment en toute
liberté a sa quintuple activité, Lui que tous les livres sacrés chantent sous
le nom de Vibrant, de Charmeur, de Souverain®. Son éternelle énergie
d’autonomie, absolue intériorité, est désignée comme supréme, comme
Matsyodari, Grande existence, vibration lumineuse, vague, essence,
Cceur, Bhairavi, Déesse, flamme, etc... .

Identique a la pleine intériorité — le « Je» (du Seigneur) — lillustre
Maitresse des phonemes, du premier A au dernier KS assimile comme
emboitées l'une dans lautre les énergies de A a HA, clest-a-dire
I'inexprimable (anuttara) A et le son non issu de percussion (andbata) HA,
les tenant embrassées et contenues dans la Roue des énergies, a savoir
expansion des six cheminements en tant que significations et signifiés®.

Bhatta Kallata
L’ensemble des sons s’étend du phonéme A au phonéme KSA.

Devenu objet dont jouit la multitude des divines énergie — Brahmi et
autres qui sont identiques a 'ensemble des gutturales issues de la totalité



des sons — ’lhomme dépouillé de sa gloire par ses activités parcellaires,
déchu de sa propre nature, est appelé pasu, étre asservi.

1. Kala, fonction parcellaire et obscurcissante des énergies &d/.
2. Sabda : son, mot, parole.
3. Spanda, Lolita et Isvara.

4. Matsyodari, pulsation ininterrompue, semblable a celle du ventre
du poisson, réfere a la krama — mudra. Cf. T.A. V.

Urmi, vague, est la manifestation prise a son origine.

Hrdaya, le Ceeur, devi, la Déesse, sikhd, la flamme, Bhairavi sont en
kriydsakti, énergie d’activité a sa racine ; le spanda, vibration, se trouve en
kriydsakti mais il a sa source dans Iénergie de félicité (dnandasakti) par
Pintermédiaire de I’énergie cognitive (jidnasakti). 11 y a deux sortes de
sphurattd, frémissement ou vibration lumineuse, la premiére en furya.
Quatrieme état, en kriyasakti, la seconde en kriydsakti non plus en sa
source comme les autres mais saisie en son total déploiement.

5. Le A pénétrant intimement en Ha et celui-ci en A, est
Pexpression de ’énergie en son complet déploiement, car elle contient
tous les phonémes ainsi emboités en elle.

- 126 —

Elle consiste en une prise de conscience du Je : indestructible et sans
gradation (par essence) méme si elle revét 'aspect d’une série d’émissions
et de dissolutions. C’est elle le verbe supréme, la Vie universelle, le grand
montra AHAM perpétuellement résonnant et qu'on ne peut émettre.
C’est ’énergie vibrante du Bienheureux qui manifeste en Soi cet univers
d’étres infiniment variés comme animés dun léger tremblement appelé
spanda selon le sens dérivé de frémissement, de vibration, (pulsation de
vie).

Ainsi, le Bienheureux, désirant faire apparaitre d’une fagcon morcelée
la manifestation sur la paroi lumineuse de son propre Soi, cache par jeu
sa propre essence sertie des énergies universelles.

Tant qu’il désire se manifester de cette manicre, son énergie
indifférenciée et unique de Conscience de soi, devient d’abord volonté
(zechd) qui assume ’énergie cognitive, laquelle, a son tour, devient énergie
d’activité. Comme telle, elle se déploie alors en germes ou voyelles, et en
matrices ou consonnes, et apparait aussi comme nonuple classe de
phoneémes (a partir de A) et se divise en cinquante parties selon les
groupes de phonemes et de lettres de I'alphabet.

Telle, elle se manifeste dans la différenciation de germes et de
matrices (yori) formant la totale prise de conscience’ de Siva et de
Pénergie.



Et cette méme énergie vibrante de (pure) liberté, apres avoir
engendré ces phonémes, effectue la quintuple activité du Bienheureux
sous le triple aspect des divinités Aghora, Ghora et Ghoratari qui
prennent conscience de ces phonémes'? (.....)

Bien qu’il soit de méme nature que le Seigneur, I’étre asservi (pasz) est
réduit a I'état d’objet ou a celui d’esclave de Siva et des divinités comme
Brahmi, etc., sous forme des neuf classes issues des sons.

A Tobjection : « Comment le Seigneur peut-il étre réduit a un tel
(état) ? », 'auteur répond : « parce qu’il est privé de sa gloire par I'activité
parcellaire ».

Kaldviluptavibbava : (quatre interprétations de cette expression sont ici
présentées.) Le terme kali désigne 'énergie d’illusion qui en projetant a
Pextérieur découpe et délimite; le Seigneur est ainsi destitué de sa
glorieuse puissance, voilé par sa propre énergie d’illusion.

(Une autre interprétation propose encore :) Ses qualités de plénitude
et d’universelle activité sont masquées et limitées par &a/i ou par les cing
cuirasses ; activités et connaissance restreintes, temps, nécessité et
attachement. On explique ainsi que le pasu soit réduit a I’état d’objet
dont jouit 'ensemble des énergies.

(Selon une troisiéme interprétation :) (8’1l en est réduit a un tel état)
Cest parce qu’il ne s’arréte pas, fut-ce un seul instant, a sa véritable
nature, étant privé de sa

1. Cestlale pardmarsa des phonémes. A ce sujet, cf. T.A, ch. TIL.

2. Aghord, énergie supréme, participe a la connaissance
indifférenciée et conduit a I’état divin. Ghord, énergie intermédiaire,
comporte une nuance de différenciation, et Ghoratari, énergie inférieure,
«Peffroyable », fait sombrer les étres attachés aux jouissances sensorielles.
Ces énergies sont décrites dans le Malinivijaya, 111, 5-13 et 33. Cf. S.S.w.
tr. p. 119, et le Spandasamdoha, ici p. 53.

gloire et pour ainsi dire trainé et entrainé en des réjouissances et des
peines par les énergies que sont Brahmi et les autres déesses qui
gouvernent 'ensemble des phonemes (comme les voyelles) ou encore les
phonemes séparés comme 'expose le Malinivijaya. Sous I'influence des
paroles ordinaires ou subtiles qui impregnent de trompeuses affirmations
avec ou sans vikalpa comme « je suis imparfait », « je suis limité », «je fais
quelque chose», «je prends ceci», «je repousse celax..., il est rendu
captif de ces énergies et devient pour elles objet d’expérience, on le
nomme donc étre asservi.

(Reste la quatrieme interprétation :) Il semble limité, dépouillé de sa
gloire, 'activité parcellaire 'empéchant de se révéler, mais en réalité sa



nature propre identique a diva n’a pas disparu car, sans elle, lui non plus
ne se manifesterait pas. Il ne pourrait prendre alors conscience de son
véritable Soi que les connaissances et paroles limitées ont ainsi dépouillé
de sa gloire.

- 128 —

(L’auteur) montre maintenant en détail comment le paéu soumis aux
liens est tourmenté par I’énergie cognitive des qu’elle se contracte :

14 [... la perte de la saveur...]

Lirruption des réactions, c’est pour lui la perte de la saveur de
la supréme ambroisie; en conséquence, il est réduit a ’état de
dépendance et cette (irruption) a pour domaine les éléments
subtils. (46)

Lappatition des réactions' ou de vikalpa relatifs au monde, aux traités
ou aux connaissances d’objets différenciés qui leur correspondent,
conduit a sa perte I’étre asservi : elle est le signe de la disparition de la
saveur de 'ambroisie, ce flot de félicité propre a la masse indivise de la
Conscience.

La Conscience semble pour ainsi dire absente car on ne la percoit
pas, bien qu’elle soit présente jusque dans la réaction a I’égard d’objets
distincts. C’est en ce sens que la félicité disparait ; par la faute de cette
réaction a toute impression, le pasu perd son indépendance puisqu’il en
est désormais tributaire. «La connaissance est le lien» comme le
déclarent les Sivasutra (1, 2). Le vénérable Vyasa dit aussi: «Dans
Ienfance il dépend de pére et mere ». Et Madalasa proclame de son coté :
«Gardez-vous de parler sans cesse de (vos) associations ordinaires
(bbauta), vous écriant tantot : Opere | O mere ! tantot : O mon enfant! O
ma bien-aimée ! et tantot : C’est 2 moi. Ce n’est pas a moi. » (Ma. Pu. 25,

15)

L’apparition des réactions est dite fanmdtragocara ou domaine des
éléments subtils dont les fluctuations vives ou lentes caractérisent le
champ du connaissable différencié. Tant que se déploient les objets
différenciés, on est lié, mais on se libere des cette vie lorsque I'on a, grace
a 'enseignement donné, la compréhension inébranlable que toute chose
connue n’est autre que le Soi, comme il a été dit au II, 5 : « Celui qui
détient cette Connaissance...» Il n’y a donc aucune contradiction entre
le présent siitra et la stance II, 4 : «... point d’état qui ne soit Siva ».

Bhatta Kallata

L’apparition des réactions, telle 'irruption des souvenirs a la vue de
quelque objet, est due a la perte du gott de la supréme ambroisie ; celle-
ci disparue, (’homme) tombe dans un état privé de liberté et



d’omniprésence. Ces réactions, ayant pour domaine les éléments subtils,
sont essentiellement des désirs de sensations, forme, gott et autres.

1. Pratyaya, réactions aux impressions. A ce sujet, cf. ici p. 179.
-129 —

Mais si 'apparition des réactions est I'indice chez I’étre asservi de la
disparition de la saveur de la supréme énergie, pourquoi dites-vous que
cet étre est 'objet dont jouit 'ensemble des énergies ?

(Lauteur) répond :

15 [... ces énergies sont toujours empressées...]

Et pour lui ces énergies sont toujours empressées a voiler son
essence car les réactions ne surgiraient pas si elles n’étaient pas
intimement liées aux mots. (47)

«Et», dans ce sifra, annonce une autre conclusion qui élimine le
doute.

Les énergies précédemment mentionnées, surgissant sans arrét,
expliquent I’absence d’une parfaite prise de conscience, absence qui voile
P’essence divine d’un tel esclave, bien que cette essence soit la (lumineuse)
paroi (sur laquelle se refletent les énergies).

Aussi longtemps que I’étre asservi ne reconnait pas sa propre essence
identique a la saveur de I'ambroisie supréme, ces (énergies) s’empressent
a la recouvrir car Papparition de réactions sous forme d’un flot de
connaissances avec ou sans zikalpa n'a lieu qu’associée a des mots ou
sous I'aspect interne et subtil de connaissances variées ou encore sous
laspect du langage conventionnel: sans ces mots, I'apparition des
notions ne pourrait se produire.

Et méme si les animaux sont privés des signes conventionnels du
langage, ils ont une prise de conscience qu’un signe de téte, par exemple,
communique, signe qui indique un consentement intérieur. Sinon, un
enfant ne pourrait saisir une premicre fois la convention verbale s’il était
dépourvu de toute prise de conscience intérieure’. Il est évident que
chacun a Pexpérience directe et personnelle des notions associées aux
mots otdinaires®

Bhatta Kallata

Les énergies mentionnées telles Brahmi et autres déesses, sont
toujours ardentes pour cacher a cet homme sa nature propre car jamais
ne surgissent réactions ou connaissances sans le support des mots.



1. Awntarihapoba, sentiment intuitif et aptitude innée a saisir le sens
qui transcende la sphere du langage. I’enfant doit déja la posséder.

2. Mais, sous-jacente au langage et bien qu’obscurcie par lui,
subsiste la lumineuse paroi, sans fondement, I’énergie vibrante
consciente qui, échappant au domaine objectif et conventionnel, lui
donne un sens en reliant les mots entre eux.

- 130 —

(Lauteur) résume le sens des trois strophes précédentes et insiste sur
ce qui a été dit a propos de la non-distinction entre cognoscible et
spanda générique.

La servitude, dit-il maintenant, c’est la non-reconnaissance de ce
(spanda), la délivrance, c’est sa reconnaissance :

16 [Cette énergie de Siva qui a I'activité pour forme
engendre la servitude]

Cette énergie de Siva qui a Pactivité pour forme engendre la
servitude quand elle réside dans Pétre asservi, mais, reconnue
comme la voie donnant accés au Soi, c’est elle qui confere la
perfection libératrice. (48)

«Sd», elle, 'énergie que décrivent les trois strophes précédentes ; «
iyam », celle-ci, énergie d’activité, fulgure sous son aspect de connaissable
(prameya).

Inhérente a Siva, pure Conscience et nature supréme du Soi, « elle»,
la supréme souveraine, Réalité vibrante, spanda générique ou universel, on
la nomme énergie d’activité lorsqu’elle est la source du multiple. Elle
devient celle qui asservit quand Siva, sous forme d’activité limitée, revét
Iapparence d’un étre captif (pds#) qui s’identifie au souffle et au corps
subtil. Aspergé d’une goutte d’intériorité, cet étre devient un agent.
Soumis aux tourments constants de la prise et du rejet, il ne reconnait
pas sa véritable nature, voilée par cette énergie qui engendre alors le lien.
Mais si cette méme énergie d’activité est reconnue comme énergie
supréme et comme ce qui ouvre la voie menant a Siva, elle devient alors
le moyen d’atteindre le but.

Selon Tlillustre Vijndnabhairava (20): «Si celui qui pénetre dans
Iétat de Dénergie réalise quil ne s’en distingue point, son énergie
divinisée assume lessence de Siva et on la nomme alors “ouverture”
(menant a lui). »

Si un yogin, bien que (plongé) dans le flot (du devenir, prasara) qu’il
soit avec ou sans wikalpa, considere I'ensemble des choses connues
comme un aspect de son propre Soi et identique a Siva, une telle énergie
lui fera alors obtenir la plus grande des félicités.



Bhatta Kallata

Cette énergie du Bienheureux dont la nature est activité réside dans le
pasu, comme I’a dit (Bhartrhati) : « On ne trouve, dans I’étre individuel,
aucune fonction parcellaire (kala), faite de deux courants' qui ne soit
remplie et dirigée par la fonction de Siva ».

Cette énergie non reconnue est cause de lien mais, reconnue, elle
confere aux hommes les diverses perfections (siddbi) a la fois supérieures
et inférieures.

1. Langage et pensée ou, selon Ramakantha, action et
connaissance.

-131—

Ayant examiné ici comment 'individu se lie et comment, a 'aide des
moyens qui vont étre définis, il se libere, ("auteur) explique a nouveau la
nature du lien poutr qu’on puisse le briser :

17-18 [Entravé par l'octuple forteresse...]

Entravé par Poctuple forteresse (le corps subtil) issue des
éléments subtils et pourvue de pensée, d’agent d’individuation,
d’intelligence discriminatrice, P’étre dépendant est soumis a des
expériences dues a des réactions qui procedent (de cette forte-
resse). (49.) En conséquence il transmigre. Examinons donc la
cause (apte a) éliminer pour lui ce passage d’existence en
existence. (50)

11 subit les expériences procédant du corps subtil et parce que ces
réactions aux impressions comme le bonheur surgissent en raison de leur
association aux mots, I’étre asservi devient dépendant, ballotté ici et la
par les déesses Brahmi et autres', il nest nullement indépendant comme
est le yogin parfaitement éveillé, car sous 'influence de son corps subtil,
des imprégnations variées qui somnolent en lui se réveillent encore et
encore, aussi transmigre-t-il de vie en vie. Il assume, conformes a
Pexpérience des fruits particuliers, des corps qu’il abandonne a la mort.

Nous allons décrire sur le champ le moyen aisé apte a anéantir
completement écoulement de naissance en naissance et a mettre fin a
P'impureté relevant du corps subtil. C’est la voie méme qui a été exposée
en ce présent traité.

Si Pauteur emploie I'impératif « examinons», c’est que ce présent
implique passé et futur selon le s7z7a de Panini: «le présent peut étre
employé pour exprimer un proche passé ou un futur immédiat» (3, 3,
131).



Bhatta Kallata

Déterminé par le puryastaka, constitué de la triade : pensée, agent
d’individuation et intelligence, ainsi que des éléments subtils, sons, etc.,
lepasu est soumis a plaisir et douleur. Privé de liberté, il gotite et il jouit
d’expériences issues de I'octuple forteresse et transmigre de corps en
corps. Nous montrerons donc ce qui met fin a la transmigration — suite
ininterrompue de naissances et de morts.

1. Brihmi et autres déesses, cf. Spandasamdoha, ici p. 51.
-132 —

Apres avoir donné ces explications, ('auteur) revient au contenu du
premier siitra :

19 [Mais quand il s’enracine en un seul lieu (le spanda)

o]

Mais quand il s’enracine en un seul lieu (le spanda), alors
contrdlant apparition et dissolution de ce (corps subtil), il accede a
Pétat de sujet qui expérimente et il devient le Souverain de la Roue
(des énergies). (51)

A Taide des deux absorptions, yeux-fermés et yeux-ouverts, il
maitrise (selon le processus mentionné au premier verset) la disparition
et lapparition (du corps subtil) et, par lui, il suscite résorption et
émanation' (de l'univers) grice a sa propre nature identique au Seigneur,
apres avoir englouti et assimilé toutes les expériences des niveaux du réel
s’étageant de la terre a Siva. C’est grace a ce processus de reconnaissance
quil s’éleve alors a I’état de supréme Sujet conscient qu’il n’a d’ailleurs
jamais cessé d’étre.

En conséquence, il devient le Souverain de la Roue des énergies® et
de 'ensemble de ses propres rayons que décrit le premier sitra et, en ce
corps méme, il parvient a la supréme souveraineté.

De cette maniére le vénérable Vasugupta montre comment, selon le
premier et le dernier sitra (du Spandasistra) I'enseignement de la
vibration embrasse et couronne la doctrine Mahartha (de grand Sens),
révélant que cet enseignement mystique est supréme parmi toutes les
doctrines ésotériques dont il constitue la moelle.

Siva : paix et bénédiction !
Tel est le troisiecme chapitre du Spandanirnaya, intitulé : La Vibrante
Réalité dans la splendeur de son déploiement.



Bhatta Kallata

Quand, au contraire, sa pensée étant bien absorbée (/nacitta), il
s’enracine en un seul lieu — qu’il soit subtil ou grossier — alors,
contrélant manifestation et dissolution en lesquelles surgit et périt la
manifestation des réactions’, il obtient I’état de sujet jouissant et devient,
en conséquence, le Seigneur de la Roue des énergies, l'universel
Souverain.

1. D’une part, on a uimilana et wunmilanasamidpi, maitrise de
layodaya ; d’autre part, samhdra (résorption) et sarga (émission) sur le plan
universel.

2. Comme ces versets concernent la Roue des énergies, le

Spandaséstra se réfere a Ienseignement mystique de I'Fcole Krama-
Mabhartha.

3. Ksemaraja commente ici «du corps subtil », tandis que Bhatta
Kallata comprend « apparition des réactions » (pratyayodbhava).

Strophes finales de Bhatta Kallata'

1. Ici s’achéve la glose des Spanda (stitra) dans leur totalité, glose
écrite par le vénérable Kallata qui, sous 'effet d’un nectar enivrant, aspire
a étreindre I'unique réalité de la Conscience brillant de son propre éclat.

Kallata a rendu clairement manifeste ’'ambroisie du spanda extraite
de l'océan'* des Sivasitra enseignés en réve par le Seigneur au vénérable
Vasugupta sur le mont Mahéadeva.

A moi, dont la lignée des maitres s’étend du soleil au moustique, a
moi, disciple de tout (et de tous), les enseignements ne font guere défaut.

[note] 1. Bhatta Kallata cite la stance 52 de la dernicre partie,
mais sans la commenter, c’est pourquoi nous donnons ici ses strophes
finales.

[note] 2. Ambroisie que Siva a tirée de la mer pour en faire don
aux dieux, ne gardant pour lui que le poison qui a noirci sa gorge.

134 —



v

A la fin du livre, (Pauteur) célebre le domaine supréme du spanda en
méme temps que la parole du maitre, jouant sur le double sens du terme
gurnbharati.

1 [Je rends hommage...]

Je rends hommage a cette merveilleuse « parole » du maitre au
sens extraordinaire, barque qui fait traverser 'insondable océan du
doute. (52)

L’expression « gurubbdrati » 1 désigne incomparable Déesse, la parole
du maitre dont il est dit : « ’énergie de Siva est ici appelée “ouverture” *»
car, sous 'aspect du maitre, elle ouvre I'acces au domaine de Siva.

Ou encore, elle désigne la parole supréme, parivik, qualifiée de
grande bharati parce qu’elle embrasse toutes les formes de la parole’.

(Voici le sens :)

Je m’incline devant cette guru-bhirati, incomparable parole instructive
du maitre, merveilleuse — ravissement surnaturel —, je m’absorbe
completement en elle en raison de son éminence, je la salue avec ardeur,
elle qui vibre dans tous les états de la parole, je me la rends favorable afin
de pénétrer profondément en elle, toujours immergée dans la prise de
conscience de son essence.

«L’océan du doute » est fait des multiples souillures inhérentes aux
inquiétudes dues a I’absence de certitude relative a la parfaite intériorité.
C’est un «océan » car, en raison de son immensité, le doute est difficile a
traverser. La comparaison avec la barque s’applique aux deux sens de
Pexpression « gurubhdrati : soit qu’elle désigne, quant a la parole supréme,
les paliers de repos que sont les merveilleux ravissements, soit que, dans
le cas de la parole du maitre, elle s’applique a ce qui ordonne mots et
sens merveilleux en une composition littéraire pleine de charme.

1. Bhdrati fait allusion a Sarasvati, déesse de I’éloquence, qui
descend de Bharata.
2. VB. St 20.

3. Allant de pasyanti, 1a voyante, a vaikbari, la parole ordinaire. Cf.
ici p. 175 sq.
- 135

(L auteur), mentionnant le nom (de Vasugupta) dont la puissance est
bien reconnue, afin d’inciter les chercheurs ardents pleins de respect a
son égard, décrit dans la strophe suivante le grand fruit que procure ce
traité quand on le garde secret.



2 [Bien que tres difficile a acquérir...]

Bien que trés difficile 2 acquérir, si on ’obtient, ce trésor de la
connaissance est toujours bénéfique pour ceux qui, comme
Vasugupta, ’enchissent dans la profonde caverne de leur cceur.

La connaissance que révele ce traité conduisit le maitre Vasugupta
(vasu, trésor, gupta, caché) a la béatitude (Siva) apreés qu’il eut découverte
gravée sur le roc en suivant les instructions qu’il avait recues en réve du
Seigneut'.

Le Cceur (brd) a pour nature la lumiére consciente et la prise de
conscience de Soi > On le compate 2 une caverne car il donne asile au
Tout qui pénetre en lui.

De méme que ce trésor de la connaissance fut bénéfique au Maitre
vénéré, Vasugupta, il Pest également a tous les étres sans aucune
restriction quant a leurs qualifications.

Une telle connaissance, si difficile a acquérir, est un trésor ; grace a
elle atteignent le but ultime ceux qui enchassent ce trésor au fond de leur
ceeur, I’y maintiennent avec fermeté, I’assimilent et le cachent a ceux qui
ne sont pas préts a le recevoir.

Elle est toujours bénéfique (sivdya) puisqu’elle leur permet de
s’absorber en leur propre essence éternellement identique au Seigneur
(Samtkara) “Lui qui confére la paix’’.

1. S.Swv. tr. Introduction.

2. Prakdsa, indissolublement uni a vimarsa ou Siva a Sakti, d’ou la
Conscience absolue douée de liberté (svdtantrya).

3. Sur Iétymologie du terme Sam -kara, cf. le premier verset de ce
traité qui commence et s’acheve par le méme nom : Samkara, «Paix»
universelle.

- 136 —
STROPHES FINALES

1. Malgré une multitude de gloses a ce traité qui, elles, sont
généralement superficielles méme si (leurs auteurs) sont doués
d’intuition, il existe cependant certains étres exceptionnels qui tels des
cygnes sagaces', experts 2 saisir la moelle de la Réalité, distingueront la
prééminence de ma glose.

2. Mon maitre (Abhinavagupta) ne put se résoudre a faire partie
du troupeau des nombreux commentateurs et n’a donc pas commenté
les Spanda (stitra).

3-4. Jai donc montré en bref dans mon Spandasamdoha ces
différences. Et aujourd’hui, étant ardemment sollicité par mon disciple



nommé Sura qui a le don de s’immerger dans ’énergie de Rudra et qui
s’est identifié a Siva, moi, Ksemarija, ’en donne une explication grace au
«poids » des instructions détaillées de mon propre « guru» >

5. Ne sont pas qualifiés pour recevoir cet enseignement ceux dont
Pintelligence n’est pas purifiée par de bons guides et dont les doutes ne
sont pas dissipés par la docttine mystique’ du Sivaisme non dualiste. Leur
entendement étant émoussé, ils n'ont pas encore savouré 'ambroisie de
la Reconnaissance®. Par contre peuvent en jouir les étres aux intentions
parfaites.

6.  Sanctuaire d’ou fulgure un bonheur sans égal dont le glorieux
cheminement s’étend de facon extensible de Siva a la terre, domaine ou
se déploient les états variés d’émanation, de maintien et de résorption,
Victoire a cette supréme vibration de la Conscience, du flot de laquelle
'univers entier n’est qu’une goutte.

Ici prend fin le Nirnaya de Ksemarija qui a bénéficié de
Penseignement du grand Maitre Abhinavagupta, disciple au second degré
d’Utpaladeva, auteur de la Pratyabhijiiakarika.

1. Symbole du discernement, le cygne extrait uniquement le lait
d’un mélange d’eau et de lait.

2. Guru dont le sens est «lourd» d’ou le jeu de I'expression «
gurorgurob ».

3. Sasanopanisad.

4. Pratyabhina. Cf. ici Iintroduction a la Sivadrsti.






PUBLICATIONS DE DINSTITUT DE CIVILISATION
INDIENNE

Série in-8°  Fascicule 19

ETUDE SUR LE SIVAISME DU KASMIR
LA BHAKTI

Le Stavacintamani
de Bhattanarayana

Texte traduit et commenté
par
Lilian SILBURN
Publié avec le concours du Centre National
de la Recherche Scientifique
Nouveau tirage
PARIS
Editeur : Collége de France
Institut de Civilisation Indienne
1979
Dépositaire exclusif : Diffusion E. de Boccard
11, rue de Médicis — Paris 6°



[v]
3¢ éd. revue, comportant une liste de corrections et d’additions,

1979 (1™ éd. 1964)
[r°]
A Anne-Marie ESNOUL.



ABREVIATIONS

Sauf indication contraire, les textes sanskrits cités sont édités dans les
Kasmir Series of Texts and Studies, a Srinagar.

I.P.v. Isvarapratyabhijnavimarsini d'Abhinavagupta.

M.M.  Maharthamanjari de Mahesvarananda avec sa glose, Parimala.
Ed. Trivandrum Sanskrit Series N° 66. Traduction L. Silburn,
Paris, 1968.

M.V.v. Malinivijayavarttika d’Abhinavagupta. N° 31.

PS. Paramarthasara d'Abhinavagupta. N° 7. Traduction L. Silburn,
Paris 1957.

PT. Paratrimsika Tantra.
PTw. Paratrimsikavivarana, glose d’Abhinavagupta. N° 18.

S.D. Sivadrsti de Somananda avec le commentaire d’Utpaladeva.
N° 54.

S.K. Spandakarika ou sttra et
S.N. Spandanirnaya, commentaire de Kemaraja. N°© 42.
S.S.v. Sivasttravimarsini de Ksemaraja. N° 1.

Stav. Stavacintamani de Bhattanarayana avec le commentaire
de Ksemaraja. N° 10. 1918.

T.A. Tantraloka d’Abhinavagupta avec le commentaire de

Jayaratha.
Ut. Utpaladeva : Sivastotravali. C.S.S. Bénares, 1902 eten 1964
méme éd. The Sivastotravali of Utpaladevacharya with the sanskrit
commentary of Ksemaraja, by Rajanaka Laksmana.

V.B. Vijfianabhairava. Traduction L. Silburn. Paris, 1961.  Réimpr.
1976.






INTRODUCTION

LA BHAKTI DANS LE SIVAISME DU KASMIR
INTRODUCTION

Sa place, son role et ses représentants

Le terme bhakti désigne uniquement Pamour mélé de respect
et d’adoration de ’homme pour Dieu. Déja mentionné dans les
Agama sivaitesl, la bhakti a sa place de choix parmi les moyens les
plus élevés d’atteindre Siva.

Au moment ou se fonde ’école Trika avec Vasugupta, le terme
bhakti ne se trouve ni dans les Sivasiitra ni dans la Spandakarika
bien que celle-ci mentionne la vénération continue envers Siva (sl.
34). Quant aux sftras, ils traitent des voies de la libération : voie
inférieure de ’individu (anavopaya) qui est celle des techniques et
du yoga ; voie de ’énergie (saktopaya) « qui examine par le cceur la
Réalité ineffable » (I1.10) et voie supréme de la pure volonté ou de
Siva (sambhavopaya) dans laquelle un amour intense permet au
yogin de s’élancer jusqu’a la Réalité ultime et de s’en emparer.

Bient6t les fondateurs du systéme Pratyabhijna, chercheurs en
quéte d’absolu, ne s’astreignent plus aux trois voies de réalisation
et découvrent une voie nouvelle2, directe et plus simple, celle du
ceeur (hrdaya) ou de la Reconnaissance de soi (pratyabhijna) dans
laquelle Pamour devient prépondérant, en particulier chez
Utpaladeva 3.

1. Le V. B. lui consacre un verset (121), cité Stav. sl. 55 com. Inf.
p. 122

2. Qui rejoint I'anupaya, voie » sans manicre d’étre » du Trika.

3. Le sivaisme moniste du Kasmir, nommé Bhairavasasana ou
Svatantryavada, s’étend sur trois périodes : Agama monistes, Trika ou
Spanda dont Vasugupta est le fondateur, et Pratyabhijna qu’exposent
Somananda, Utpaladeva, Abhinavagupta, Ksemaraja. Il existait d’autres
branches, tels Krama et Kaula, dont il ne reste pas grand’chose.

-8 —

Rares sont a date ancienne les témoignages vécus de mystiques
indiens. Nous avons donc tenu a réunir les plus significatifs parmi
les représentants de la bhakti au Kasmir: Bhattanarayana,
Utpaladeva et Lalla, et c’est 2 eux que se référent les pages qui
suivent.

La caractéristique de leur voie d’amour est d’ignorer toute
technique. Elan et spontanéité sont seuls requis de la part du



mystique. En outre, cette voie ne se présente pas comme une voie
parmi d’autres, mais comme la voie unique. Est-ce méme une

voie ? Ce serait plutét un sentier que le mystique trace a mesure
qu’il avance.

Les poémes d’amour de Lalla et d’Utpala ne constituent pas
des ceuvres élaborées : les stances qu’ils improvisent ici et 1a selon
Pinspiration, recueillies par leur admirateurs, nous ont été
transmises, rassemblées au hasard. Dans ces conditions, il nous a
semblé que la meilleure méthode pour pénétrer leur pensée et pour
Patteindre dans sa réalité vivante serait encore de les laisser
s’exprimer a leur maniére afin de mieux percevoir les profondeurs
insondées de leur amour. Mais comme ces poctes ne puisent qu’a
une seule source, Pamour, et ne disent et ne redisent qu’une chose,
Pamour, nous n’avons pu éviter la monotonie qui accablera celui
qui n’a jamais connu la bhakti.

Bhattanarayana

De lui nous ne savons rien, exception faite des noms de
membres de sa famille : son grand-pére se nommait Paramesvara
et son pere Aparajital.

Postérieur a Vasugupta dont il était peut-étre le disciple direct,
il vivait probablement au début du regne de Avantivarman, roi du
Kasmir (855 a 883), c’est-a-dire au temps de Kallata et de
Somananda, dans la seconde moitié du IXe siécle. Il eut lui-méme
comme descendants Muktakana et son frére Ramakantha, ce
dernier, disciple de Utpaladeva2. Abhinavagupta le cite avec grand
respect3.

L’ceuvre de Bhattanarayana que nous avons ici traduite, le
Stavacintamani, eut comme  glossateur un  disciple
d’Abhinavagupta, Rajanaka Ksemaraja4, dont nous suivons
librement le

1. Stav. sL. 3, p. 10, 1. 6.
2. Voir a ce sujet J. C. Chatterjee, Kashmir Shaivaism. K. S., p. 40.
3. Dans son commentaire a I'l. P. d’Utpaladeva, I. II, vol. I, p. 51.

4. Nous nous étendrons sur les ceuvres de ce commentateur
prolifique dans notre introduction a sa glose aux Sivasutra.

commentaire en nous inspirant du contenu, tout en supprimant
les redites, et y ajoutant a Poccasion nos propres éclaircissements
et interprétations.

Les versets présentent une ordonnance interne que le lecteur
pourra dégager a laide des quelques indications que nous
donnons d’aprés Ksemaraja.



Le théme qui revient dans ce poéme et que pose déja le
premier sloka est 'union de Siva et de son énergie (sakti) ou, plus
précisément, des deux podles complémentaires prakasa et vimarsa
dont on trouvera plus loin une explication.

La langue de Narayana est concise, les mots a plusieurs
significations y foisonnent; les vers aux assonances raffinées
contiennent des jeux de mots subtils et par cela méme
intraduisibles. Le poéme est intitulé Stavacintamani, joyau a la
louange de Siva. On peut se demander si le poéte n’a pas composé
ces stances au sortir de ’extase aprés avoir plongé dans les mers
profondes pour en rapporter la petle inestimable de ’Amour.

Utpaladeva

Utpaladeva, connu encore sous le nom de Utpalacarya, vivait a
la fin du IXe siécle et au début du Xe. De lui nous savons peu de
chosesl : fils spirituel de Somananda — fondateur de Pécole
Pratyabhijna —, il eut pour condisciple Padmananda et fut le pére
de Vibhramakara. Il n’était donc ni célibataire ni moine errant
(sanyasin). Abhinavagupta qui commenta ses ceuvres avec
vénération eut pour maitre un de ses disciples, Laksmanagupta.

A la fois mystique de génie, puissant métaphysicien, fin
psychologue et, par surcroit, grand poéte, Utpala fut a coté
d’Abhinavagupta la figure la plus marquante et la plus audacieuse
de Pécole Pratyabhijna.

Ses ceuvres philosophiques2 sont caractérisées par une analyse
pénétrante basée sur Pexpérience — et quelle expérience ! celle du
jaillissement spontané de la liberté qui méne a Pidentification avec
Dieu. Rares sont les étres qui eurent aussi intensément que lui le
sentiment de la Réalité sans le moindre intermédiaire et la
posséderent, libre et nue, dans son éternelle fraicheur.

Son po¢me d’amour, la Sivastotravali, se présente comme un
recueil de vers épars dont Sri Rama et Adityaraja firent un

1. Cf. Introduction a I'l. P. v, vol. II. K. S., 1921, de Madhusudan
Kaul Sastri.

2. Dont certaines sont perdues. Nous possédons encore
I'Isvarapratyabhijnakarika ou satra, un commentaire sur la Sivadrsti de
Somananda, les trois Siddhi et leurs vrtti (K. S.).

-10 —

volume aprés sa mort et que Vivanatha divisa en vingt
chapitres'. A Pexception des portions XIII et XIV écrites en toute
lucidité d’esprit, les autres furent composées lors d’une période
d’exaltation intense et de folie mystique.



Ce poéme est le plus beau des chants d’amour sivaites : ses
accents sont profonds et vrais, ses intuitions originales s’expriment
de facon personnelle. Son style simple et touchant ne manque ni
de mystere ni d’humour. Pourtant, comme les mots y sont des
allusions indiquant des réalités spirituelles plutét que des images
ou des concepts, la traduction en est particuli¢rement malaisée.

Lalla

Nommeée Lallesvari par les sivaites et Lal Didi ou Ded par les
Musulmans, cette yogini vivait au Kasmir entre 1300 et 1400 et fut
contemporaine du grand sufi Sayyid « Ali Hamadani® qui convertit
le Kasmir a I’Islam en 1380.

Lalla appartenait a la religion sivaite, mais il est possible qu’elle
ait subi Pinfluence du sufisme et qu’elle ait connu de célébres sufi
éclectiques comme Sayyid et Amir Shamsa'ddin'Iraki, Nuru» —
ddin shah que les hindous eux-mémes vénérent sous le nom de
Nand Rishi Sahazananda. Son guru qui se nommait Sad Mol
n’était pas sivaite. Bientdt Lalla dut dépasser le stade mystique ou
il se trouvait lors de leur rencontre’.

Mariée dans une noble famille kasmirienne, chassée par sa
belle-mére, Lalla errait en ascéte, chantant et dansant entiérement
nue, dit-on. Lorsqu’on lui reprochait son indécence, elle répondait
que seuls sont des hommes ceux qui craignent Dieu et, vu leur
nombre restreint, il ne valait guére la peine de se vétir. Mais, un
jour, apercevant au loin Sayyid « Ali, elle s’enfuit et se cacha dans
le four d’un boulanger en criant « j’ai vu un homme ».

Musulmans et Hindous récitent a envi aujourd’hui encore ses
quatrains en ancien kashmirien pleins d’un charme étrange et si
musicaux. Son style est simple, direct, concis et familier; ses
images tirées de la vie journali¢re. Lalla ne se soucie ni
d’abstraction ni de doctrines philosophiques ; elle se contente de
nous

1. Sivastotravali by Utpaladevacharya with the Commentary of
Ksemaraja, Chow-khamba Sanskrit Series 1902, Benares. Les
informations sont fournies par Ksemaraja dans la glose du sl. 1, p. 1. Le
chapitre XIII est le seul qui ait été traduit par Durgaprasad Kachru sous
le titre : Utpala, the saint mystic of Kashmir. Poona, 1945. Nous
publierons bientot la traduction de ce poéme que le Swami Lakshman
Brahmacarin réédite avec corrections.

2. Cf. préface de Sir Richard Temple, p. 2.
3. D’apres le Swami Lakshman qui nous a aidée dans nos traductions.
11—



faire part de ses propres expériences mystiques et, sur ce plan,
ses quatrains se présentent comme une autobiographie.

Elle illustre aussi de fagon pittoresque et vivante les croyances
des philosophes sivaites de son temps et c’est pourquoi sa
popularité n’a nullement faibli au cours des siecles, ni auprés des
pandit ni auprés des masses musulmanes. Sa poésie, expression si
spontanée de son étre, reste en contact avec la vie sous toutes ses
formes : vie divine, vie des yogin, vie humaine en général et en
particulier la vie quotidienne du Kasmir au XIV® sié¢cle.

Aucun manuscrit authentique de ses ceuvres n’est parvenu
jusqu’a nous, mais il existe plusieurs collections incomplétes et qui
ne concordent pas toujours entre elles. Nombreux sont les pandit
qui ont conservé en mémoire ses stances qu’ils récitent volontiers.
Sir George Grierson et le Dr. L. D. Barnett les traduisirent et
publiérent en 1920 sous le titre « Lallavakyani or wise sayings of
Lal Ded, a mystic poetess of ancient Kashmir » .

Citons encore les noms de deux poctes Sivaites : Jagaddhara
Bhatta et Mahesvarananda. Le premier, célébre sous les noms de
Jagadar et de Mahakavi, vivait au Kasmir il y a environ cinq cents
ans. Il composa la Stutikusumanjali’, poéme d’un millier de vers a
la louange de Siva. Sa vie spirituelle n’a ni la profondeur ni la
spontanéité de celles d’'un Utpala ou d’une Lalla ; néanmoins son
poéme mériterait d’étre étudié et traduit a cause de sa grande
beauté et des qualités de sa forme: subtilit¢ extréme,
ornementations verbales, jeux brillants, délicates allusions et
nombreuses allitérations qui témoignent d’une virtuosité
technique et d’un talent éblouissant.

Mahesvara ou Goraksa, disciple de Mahaprakasa, est un poéte
du sud de I’Inde, natif du royaume de Chola et grand admirateur
d’Abhinavagupta. Nous citerons quelques stances de sa
Maharthamanjari’.

Lallesvari, Utpaladeva et Bhattanarayana ont un trait commun :
le sentiment aigu de la présence divine. Leur poésie jaillit de leur
amour et nous ramene sans cesse a la Réalité fondamentale ; parce
qu’ils sont si vivants et originaux, ils nous font partager

1. Royal Asiatic Society. Vol. XVII. Cf. «The word of Lalla the
prophetess being the sayings of Lal Ded or Lal Diddi of Kashmir «. Sir
Richard Carnac Temple. Cambridge, 1924. Rajanaka Bhaskara a fait une
libre traduction de ses « dires » en vers sanscrits. Cette traduction de 60
sloka est éditée avec la version originale en Kasmiri dans la K. S. sous le
titre Lallesvari vakyani. Nous avons suivi tant6t une édition, tantot
Pautre, la version Gtrierson étant la meilleure. Il existe aussi une



traduction anglaise de S. N. Charagi, Srinagar, contenant quelques
quatrains inédits de Lalla.

2. Ed. Sivabhaktigranthamala, Bénares.

3. Ed. T. Ganapati Sastri. Trivandrum Seties. LXVI, 1919.

-12 —

leurs émotions : luttes, souffrances, ivresses, folie et quelque
peu leur émerveillement. Contrairement a tant de bhakta, ils n’ont
rien de solennel ; nous verrons le plaisir qu’ils prennent a s’élever
contre les coutumes et les croyances respectées de tout temps dans
PInde : ils raillent les pratiques des ascetes et des yogin ainsi que
les diverses marques d’ostentation, et fuient la considération des
hommes. Sens de I’humour et ironie émaillent leur profonde
poésie qui, ne s’attachant qu’a I’essentiel, se rit de I’accessoire.

Pour étre compléte, cette étude aurait di donner quelques
précisions sur le milieu ot vécurent ces poétes en insistant sur la
force et la richesse du courant mystique qui déferla sur le Kasmir
du IXe au XllIe si¢cle. Mais ceci déborde de beaucoup le cadre de
cet essail. Nous nous contenterons donc de présenter par un
commentaire aussi discret que possible quelques-unes parmi les
plus belles stances d’amour de ’ancien Kasmir2.

Les différents visages de Siva

«Hommage a Sambhu qui revét des aspects merveilleux et
divers : magicien, Tu es véridique ; caché, Tu es patent ; subtil, Tu
assumes ’apparence de 'univers ! » Utpala. II. 12.

Bhairava, Paramasiva, sont les noms que les sivaites kasmiriens
donnérent a I’absolu, au Tout indivisible (nikhila). Mais a c6té de
cette pure Conscience indicible, ils firent place a un aspect
personnel du Dieu lié a sa manifestation et qu’ils nommerent Siva,
Mahevara, Sankara, Bhagavan, Isa, Sambhu, etc., le Seigneur a la
fois transcendant et immanent auquel s’adresse la vénération des
fideéles.

Le Sivaisme d’un Narayana et d’un Utpaladeva se présente

1. Notre intention est de dégager dans un travail d’ensemble sur la
mystique kasmirienne la place et le réle de la bbakti dans le systeme
Bhairava, d’étudier ses rapports avec les pratiques religieuses et de
comparer cette bhaksi aux autres formes de dévotion répandues dans
I'Inde : Bhagavata, Visnouisme et Sivaisme du Sud. Sur la bhaksi dans les
divers systemes de I'Inde, voir ’étude de A.-M. Esnoul : «Le courant
affectif 2 Pintétieur du Brahmanisme ancien», Bulletin de IEcole
Francaise I’E. O., XLVIII, Fas. 1. Paris, 1956. Sur le Sivaisme du Kasmir
en général, cf. nos ouvrages: Paramarthasara d’Abhinavagupta et sa



traduction, éd. de Boccard, 1957, et le Vijnanabhairava, Introduction et
traduction, 1961.

2. On trouvera ici de nombreuses citations sans référence a un auteur
ou a une ceuvre ; elles concernent toutes la Sivastotravali d’Utpaladeva.

13—

d’abord comme une mystique qui ne se laisse pas enfermer
sous les dénominations philosophiques: monisme, dualisme,
panthéisme. S’efforgant de se tracer une route entre deux écueils,
le Dieu personnel du dualisme théistel et ’absolu impersonnel de
certains vedantin, il a découvert le Dieu d’amour, réalité vivante
douée d’une libre énergie, rejoignant ainsi la religion populaire de
Pantique Sivaisme.

Comme les dualistes, mais sans étre dualiste, le sivaite adore
un Dieu dont il éprouve la présence réelle et qu’il considére en
quelque sorte comme une personne : “Tu es la grande Personne
(mahapurusa), ’'unique, le refuge de toutes les personnes’ (I11.14),
c’est-a-dire de la premiére, de la seconde et de la troisi¢me, je, tu,
il. Et Utpaladeva dit encore, s’adressant a Siva : “Tu es la Personne
supréme (adhipurusa) toujours vigilante dans un monde
profondément assoupi !’ (XIV.18). Siva n’a en effet d’autre témoin
que lui-méme ; il ne peut jamais étre un objet, car il est le Sujet
méme «que 'on obtient a la cime de toute cime» (11,25), le
Connaisseur du connaisseut, le seul Sujet conscient2.

Mais si le mystique kasmirien rejoint ainsi le partisan de la
non-dualité (advaita), il ne se contente pas d’un brahman
impersonnel et passif comme celui de Samkara, simple prakasa 3,
Lumiére consciente. L’unité dans laquelle il s’absorbe est riche
d’une dimension en profondeur, celle du Centre, le Je universel ou
le Ceeur divin, qui se révéle en une libre prise de conscience de soi
appelée vimarsa ou pratyabhijna. I’Zimportance accordée au Ceeur
par P’école Pratyabhijna permettait d’accueillir le Dieu en acte
synthétisant prakasa et vimarsa, le Dieu de grice aimé des fidéles.

Le Sivaisme du Kasmir s’apparente encore au panthéisme
puisque Siva est revétu de la splendeur de P'univers, son corps
étant formé de Pensemble des sons (sabdarasi) sous son aspect de
dynamisme verbal, et de ensemble des choses sous son aspect de
dynamisme substantiel ; mais il s’en écarte parce que ce Dieu

1. Mahesvara des Sivaites Siddhanta ou Visnu des systemes théistes et
de dualisme mitigé.

2. «Si tous les étres réduits a I’état d’objets par le Seigneur sont
couverts de honte, comment donc le Seigneur pourrait-il étre réduit, lui
aussi, au niveau d’objet connu ?» dit Abhinavagupta. Et pourtant la



Conscience universelle se manifeste librement en devenant un objet
connu (jeyikaroti) sous des formes divines omniprésentes et autonomes,
tels Prabhu, Siva, Isvara etc., qui n’ont pas d’existences distinctes de la
Conscience. 1. P, v. I. V., 15-16 et II. III. 16.

3. Il est svaprakasa, lamineux par lui-méme, mais cette conscience est
privée de vimarsa selon le Trika. A ce sujet cf. p. 84 n. 4 et 128.

14—

ineffable n’est pas seulement immanent a ’univers, il le
transcende 1.

Laissant de co6té les problémes métaphysiques de
transcendance et d’immanence ou celui que pose Pexistence d’un
Dieu personnel dispensateur de grice dans un systéme qui
soutient l’identit¢é de I’homme avec Siva, nous ne ferons
qu’évoquer brievement les différents visages de Siva2 transmis par
la tradition des Puidna et des Agama sivaites et que nos poétes se
plurent a célébrer. Ces visages serviront de jalons a la voie d’amour
divin, seul objet de notre étude.

Mayavin, magicien.

Siva apparait d’abord comme le magicien qui engendre par son
sortilége (maya) la diversité phénoménale. Peintre prodigieux, il
étend sur le mur de sa propre conscience, sans instrument ni
matériel, la fresque de 'univers. Il marque de son sceau (mudra) le
monde entier en distinguant méles et femelles 3. Acteur, il joue la
pantomime des trois mondes4, s’identifiant aux personnages dont
il assume tous les réles ; il se laisse souvent prendre a son jeu au
point d’oublier son véritable moi. A cet oubli de soi-méme répond,
sur le plan mystique, et pour y porter remede, la prise de
conscience ou souvenance ininterrompue de soi.

Pasupati, gardien du troupeau.

Siva est encore le Dieu compatissant. Sous cet aspect il est
imploré sous le nom de Pasupati, gardien des 4dmes asservies
(pasu) qu’il protége et aiguillonne sur le chemin de la délivrance.
C’est pourquoi le fidele prend refuge en Siva-le-Protecteur.

Umapati, amant d’Uma.

Siva est le Dieu d’amour, époux bien-aimé de I’Energie, Uma
ou Parvati, qu’il tient éternellement enlacées. A cet universel
amour répondent P’ivresse et la folie des cceurs aimants et fideles.

1. En tant quimmanent (visvamaya), Siva est a la fois prakasa et
vimarsa. De la lecture des poemes d’Utpala et de Lalla se dégage le
sentiment profond de la transcendance divine. Siva inaccessible aux
pensées n’est atteint que par la voie de dépassement. En réalité, le fond



de leur expérience mystique c’est Paramasiva, qui n’est ni transcendant ni
immanent. Cf. Lalla sl. 2, Stav. 53 et Inf. p. 76.

2. Ces symboles et mythes nous apparaitront tels qu’ils furent vécus
et interprétés par les mystiques kasmiriens.

3. X1V, 12. yoni et linga : Jaya
sarvajagannyastaspamudravyaktavaibhava

4, Stav,, sl. 59.

5. Image que I'iconographie indienne nous a rendue familicre.

—15—

Virupaksa, Siva indifférencié.

En tant que Virupaksa ou Trilocana, Siva possede un troisieme
ceil : ceil de feu qui consume la dualité et détruit la mort et, en
méme temps, ceil de compassion qui rayonne de félicité et d’amour
mystiques. Cet aspect du Dieu se refléte sur le plan spirituel dans
Pabsorption contemplative.

Dhurjati, ascéte et Sivaratri, Nuit de Siva.

Siva revét la forme de ’ascéte archétype, maitre du yoga et des
siddhi — Kapardin, Kapalin —. Il réduisit en cendres le dieu de
Pamour charnel qui, tandis qu’Il pratiquait P’ascése au bicher
funéraire de Parvati, essayait d’éveiller en Lui ’amour pour Uma.

Mais au-dela encore, il est Bhairava, terrifiant et nu, absorbé en
lui-méme dans Pindifférenciation primordiale. A cet absolu
ineffable, acceéde le renongant qui suit héroiquement la voie du
vide et du nirvikalpa, nuit obscure et douloureuse, débouchant sur
la Nuit de joie indicible et d’éblouissement silencieux.

Nataraja, Roi des danseuts.

Siva est enfin le danseur cosmique qui crée et détruit I'univers
par ses mouvements tantét impétueux, tantot frénétiques et
farouches ; ou qui apaise par ses rythmes harmonieux. A ce ballet
prend part le libéré vivant, qui danse spontanément dans toutes les
activités de ce monde, se jouant avec amour de la vie en ses
multiples aspects reconnus par lui comme I’expression de ’énergie
divine.

A travers les millénaires, Mahesvara a été adoré comme le
danseur unique qui exprime en d’innombrables danses les aspects
les plus divers et les plus opposés de la Vie par les gestes (mudra) 1
de ses mains et les objets symboliques qu’elles tiennent2. Il danse
avec le tambour, les grelots aux chevilles ; — héros (vira), il brandit
le trident redoutable ; — ascéte, oint des cendres de 'univers, avec
son chignon tressé, ses serpents brillants comme des bijoux
(X IV.6), sa guirlande de cranes, il porte le rosaire, la peau de tigre,



un crine en guise de bol a aumoéne ; — destructeur, il est armé de
Parc et des fleches, de épée, de la massue... ;

1. En particulier 'abbaya nudra qui délivre de la crainte et des doutes.

2. Cette description de Siva correspond a nos pocmes, mais non aux
données de I'archéologie. Pour plus de précisions, cf. T. A. Gopinatha
Bas, Elements of Hindu Iconographv. Madras, 1916, vol. II. L.

-16 —

gardien des troupeaux, il serre dans ses mains le lacet,
Paiguillon et le croc ; — souverain des dieux, rayonnant de gloire,
il est muni de ses insignes : Pombrelle blanche de la pleine lune et
Péventail' de la voie lactée ; 2 aide de la Ganga qui ruisselle de sa
meéche de cheveux, il asperge 1’univers’; — mystique, il se drape
dans le halo radieux de son corps cosmique, un croissant de lune
dans sa chevelure et le troisiéme ceil sur son front’.

Tel est le cadre mythologique et symbolique dans lequel les
poctes kasmiriens ont intégré leur conception de ’amour divin.

1. Eventail 4 queue de cheval.

2. Utp. XTIV, 7 et 5, 4 et 3. Cf. 17.
3. XX, 1-2.

17 —






l. SIVA — LE — MAGICIEN (MAYAVIN)

«Hommage a Lui... qui seul posséde assez de pouvoir pour
faire de Pirréel le réel méme ! » .

Seul existe Siva, lumiére de la Conscience indifférenciée
(prakasa) qui se manifeste sous forme de tout ce qui est. Cette
lumiére repose en elle-méme, d’ou sa béatitude; libre, parce
qu’unique, il n’y a rien dont elle dépende. Préexistant a Pespace et
au temps qu’elle engendre, elle est omniprésente et éternelle. Elle
contient tout, pas un atome n’existe hors d’elle.

Résidant dans notre cceur en tant que Sujet universel, elle
illumine notre vie, nos démarches psychiques et nous permet de
percevoir le monde externe; sans elle nous serions insensibles,
aveugles et aucune expérience ne serait possible®

C’est pourquoi Utpaladeva s’écrie : « Pour Te connaitre, il n’est
nul besoin d’aide; il n’existe pas d’obstacle non plus. Tout est
submergé par le flot surabondant de Ton existence ! » (XIL.1). La
Réalité infinie, en sa plénitude, mais sans jamais sortir d’elle-
méme, irradie le monde.

Si Paramasiva — conscience et félicité indivises — constitue
notre substance, pourquoi ne le discernons-nous pas comme tel et
sommes-nous soumis a Pillusion, a P’angoisse et aux douleurs,
asservis au corps et a ’ego ? C’est que, répondent les philosophes
kasmiriens, Siva est un magicien qui, par sa force créatrice et
décevante, la maya, se cache lui-méme a lui-méme — comme
Paraignée s’enroule dans sa toile. — afin de déployer son jeu
prodigieux, servitude et délivrances. Il se percoit alors comme
fragmenté en d’innombrables étres pétris d’oubli de soi, car
suscitant une multiplicité, il se dérobe et masque I'unité :

«Il n’y a ni Toi ni moi, ni contemplé ni contemplation, dit
Lalla, mais seulement le créateur de 'univers qui s’est perdu dans
Poubli de lui-méme. Si les aveugles n’y découvrent aucun

1. Stav,, sl. 60.

2. 1. P, v. LI, T stance d’introduction et II. III, 14 avec comm.
d’Abhinavagupta, vol. 11, p. 119, 1. 8.

3. Paramarthasara M. 32-33.

-18 —

sens, par contre les sages, ayant vu le Supréme, se perdent en
Lui» (59).

S’adressant a son dme, elle gémit : « En ton illusion pourquoi
as-tu sombré dans le fleuve des existences ? Ayant détruit la levée



(qui permet de traverser les marécages), il n’y a plus pour toi que
le bourbier des ténébres spirituelles. Les aides de Yama (la Mort)
au temps marqué t’entraineront vers un horrible sort. Qui peut te
délivrer de la peur de la mort ? » (74).

Sl est vrai qu’en Siva liberté, connaissance, félicité et amour ne
font qu’un, pourtant, selon la nature du mystique, différentes
attitudes prédominent : Pintuition chez le jAdnin adonné a la
connaissance, ’absorption contemplative a la fois bienheureuse et
efficiente chez le yogin et Pamour chez le bhakta.

C’est sous ces trois chefs que nous aborderons le probléme de
la réalisation de Siva: dans Pacte de conscience, puis dans
Pappréhension de la libre félicité et enfin dans Pamour; trois
modes d’approche de Siva voilé par I’illusion.

Conscience chez le jianin.

La lumiere consciente (prakasa), étant incolore, n’est pergue
que si, projetée a travers le prisme des consciences individuelles,
elle se décompose en lumiéres colorées distinctes. Dés qu’on
cherche a s’emparer d’elle a ’aide des facultés intellectuelles, elle
se fragmente en d’innombrables aspects : «Bien
qu’universellement présent, le Soi ne se révéle dans le miroir de la
pensée qu’en prenant pour assises les objets sensoriels » 1, dit
Abhinavagupta. Toute expérience que Pon peut avoir de Siva est
donc fallacieuse, le samadhi compris, Siva ne pouvant étre un objet
connu, lui le Sujet supréme. S’il est appréhendé en son essence, ce
ne peut étre que par lui-méme.

Ce philosophe illustre d’une autre manié¢re ’ineffabilité divine :
«On ne peut distinguer, dit-il, dans un hymne? les gouttes d’une
averse drue sur un fond continu de ciel, mais on les pergoit avec
netteté lorsqu’elles se détachent sur un fond précis tels les arbres
d’un jardin, le toit d’un palais. De méme le supréme Bhairava, en
raison de son extréme subtilité, ne tombe jamais dans le domaine
de Pexpérience consciente. Si ’association au temps, au lieu, a la
forme, au mouvement, a ’activité... engendre immédiatement une
conscience qui est expérience (de Bhairava), ce n’est qu’en
humiliant et en abaissant la véritable Conscience bhairavienne. » Il
faut donc devenir identique a Siva pour le connaitre vraiment.
1.P.S. 8.

2. Et qu’il cite dans son P. T., v. p. 23-24.

-19 —

Prakasa, la Lumiére de la conscience qui éclaire toute chose,
est évident par lui-méme et source de toute connaissance. Nos
poétes ne Pignorent pas : « Ta pure Lumiére surpasse en éclat le



rayonnement de milliers de soleils, dit Utpala, Tu remplis 'univers

entier et cependant (nulle part) Tu n’es visible!”.

Et Narayana « Tu es celui que 'on serre dans son poing ; Tu es
celui que 'on voit (d’évidence)... Ou pourrais-Tu disparaitre ? »
(68). On a beau savoir que Siva remplit intégralement le temps et
Pespace, on ne ’a pas pour autant réalisé. Il reste a le connaitre de
fagon intuitive, intime et profonde par le cceur : « Ce qui n’est pas
vraiment saisi dans le cceut, dit Abhinavagupta, est comme s’il

n’existait pas, tels les brins d’herbe pour le char qui passe®”.

On nomme vimarsa cette prise de possession de la Lumiere
indifférenciée (prakasa) dont elle est inséparable ; énergie vibrante
et libre (spanda), c’est la conscience de la conscience, la mise a nu
qui forme DPexpérience mystique par excellence, réalisation
immédiate et foudroyante de la présence divine qui ne laisse place
a aucun doute.

Cette prise de conscience comporte deux aspects : quand elle
est purement intérieure (antarvimarsa), la lumiére du cceur repose
satisfaite en elle-méme et correspond a ’autorévélation de Siva ; on
la nomme Cceur supréme, libre énergie, paravak, Verbe, intuition
du Je transcendant. Elle devient prise de conscience extérieure
(bahirvimarsa) ou révélation objective dés que Iagitation se
manifeste et que le monde se déploie*.

En tant qu’énergie libre et toute-puissante (svatantryasakti),
vimarsa fait surgir hors d’elle-méme les énergies qu’elle contient
encore indivises : conscience de soi (cit), félicité (ananda), volonté
(iccha), connaissance (jnana) et activité (kriya).

Clest elle aussi qui par jeu distingue le sujet et l’objet a
Pintérieur méme de P'unité originelle (prakasa), faisant miroiter la
fresque cosmique sur la muraille lisse et sans tache de cette der -

1. II1. 19. Cf. Al-Hallaj : « Je leur dis : mes amis, Elle, c’est le soleil ; sa
lumiére est proche, mais pour latteindre, qu’il y a loin!», p. 107. Et
encore : « Ton image est dans mon ceil, ton mémorial sur mes levres, ta
demeure en mon cceur, mais ou te caches-tu donc ? » op. cit., p. 106.

2. Cf. Stav. 56 et 85. Lalla 18 : « Pourquoi avancez-vous a tatons
comme des aveugles ? Siva est en vous. » S. N. Charagi.

3. Hrdayangamibhavena vina blatam apy abhatam eva rathyAgamane
trnaparnadivat. Paratrisikalaghuvrtti K. S., 1947, p. 3, 1. 3.

4. Pure, elle est indifférenciée, nirvikalpa ; impure, prenant appui sur
un corps, des organes, etc., elle est vikalpa et obscurcie par I'illusion. Voir
M. M, sl 11: «San hrdaya-prakaso bhavanasya kriyayam bhavati
karta/Saiva kriya vimarsa svastha ksubhita ca visvavistarah // 1 Cf.
comm. p. 34-35. Cf. Ajadapramatrsiddhi. M. M., p. 13.



20 —

niére' en y projetant son faisceau lumineux qui partage la
lumiére indivise en zones d’ombre et de clarté.

A Paube de la manifestation, les énergies subjectives et
objectives n’ont qu’un seul substrat, la pure Conscience, et une
seule saveur, la félicité. Siva éprouve une tendance obscure a
contempler’ un univers encore en germe, 2 Pimage de Pceuf
cosmique contenu au sein de Hamsi 7, Pénergie qui vogue sur les
eaux primordiales et indistinctes.

Au stade de pure science (suddhavidyd), Siva, ou le Soi, a
pleine conscience de lui-méme comme unique substrat du
cosmos ; toutefois il prend plaisir aux jeux du moi et de 'univers,
acceptant de cette maniére une certaine limitation de I’énergie
subjective par P’énergie objective* dont il se sait le créateur; c’est
ainsi qu’un réveur s’amuse a échafauder ses réveries. Il n’est
nullement dupe de P’énergie créatrice d’illusion (Inciyakti) qu’il
dirige en maitre et qui a ce niveau n’est qu’énergie autonome
(socitantryakkli). Par contre a une étape ultérieure de la
connaissance impure, a mesure qu’il se referme sur lui-méme et se
laisse guider par son complexe psycho-organique, vivant en marge
du moi profond, il devient victime de cette illusion et se croit
effectivement limité et impuissant. Dés qu’il se sépare du Tout, il
se nomme individu (arju) et il pergoit ce Tout fragmenté en
d’innombrables sujets et objets, tandis que ses propres modalités
conscientes obnubilent a ses yeux I’étre absolu qu’il est en son
essence.

Notons cependant que jamais au cours de cette évolution le
Seigneur n’a cessé¢ de reposer en son cceur; témoin de la
fantasmagorie cosmique, il joue tel un acteur le drame de la
transmigration®.

Cet abime qui se creuse toujours davantage entre la Lumiére
indivise et la prise de conscience différenciée qu’engendre
Pattitude extravertie propre a Pénergie créatrice d’illusion, c’est lui
que nos poctes cherchent a combler. Quoique révélation, parole du
maitre, raisonnement et illumination leur aient appris qu’ils sont
identiques a cette Lumiére, ils ne peuvent découvrir Pintimité des
consciences ; ou, s’ils 'ont entrevue en un éclair, ils ne savent pas
en jouir de fagon continue.

1. Visvavaieitryacitrasga samabbhittitalopame... 1. P.11. 111, il. 15-16 et
comm. d’Abhinavagupta.

2. Cf. pdyanti de Stav. M. 1.
3. Loie divine du sl. 8 de Bhatta.



4. 11 ne s’agit pas encore de sujet ni d’objet, mais seulement
d’énergies en présence.

5. M. M. M. 22-24. Sur cette manifestation et ses étapes, voir nottre
Introduction au P. S, p. 27 sqq.

— 21—
Béatitude et liberté chez le yogin.

Siva n’est pas seulement conscience (ci?), il est aussi béatitude
(4nanda) et liberté, ces diverses énergies ayant leur centre dans
Pénergie autonome (sveitantryaiakti) 1.

Le Soi identique a Siva, et donc éternellement indépendant
comme lui, baigne sans discontinuer dans un océan de félicité2.

«Ici-bas, dit Utpaladeva a Siva, rien n’est séparé de Toi. Il n’y a
rien qui ne soit béatitude puisque faconné par Toi. Et cependant
ne régnent en tous lieux que différenciation et douleur! O
demeure d’un étonnement sans pateil, je Te salue ! » (XVIIIL.18). I1
insiste sur ce douloureux paradoxe: «O Maitre, trésor de
béatitude, me voici maintenant terrifié par la naissance et par la
mort; je ne suis rien d’autre qu’un réceptacle de douleurs » (XI.
14). «C’est Toi ma propre essence d’immortelle félicité, Tu es
indivisible, pourtant ne subsistent en moi que les caractéristiques
de la mortalité » (X.22).

Ce méme pocte confesse son angoisse et sa faiblesse : « Je suis
ignorant, je suis pétri de souffrances, je suis épouvanté par les
maux de la vieillesse et privé de forces...» 3. S’il se tourne vers
Punivers, sa plainte est non moins amere : « Bien que ce monde
repose toujours paisiblement dans la demeure de Ton corps, au-
dedans, il ne cesse d’étre consumé par le feu de la douleur... »
(XVIIL5).

Les humains plongés, a cause de lignorance, dans les
tourments effroyables du samsdra que hantent les monstres de la
douleur4 sont esclaves de leurs désirs et ne font « qu’ajouter nceud
sur nceud par centaines au réseau enchevétré des naissances
successives » (Lall4, M. 6).

Lalla pleure sur son dme :... « 0 mon 4dme, Pattrait mensonger
du monde t’est échu en partage... Pas méme 'ombre de ton ancre
de fer ne survivra. Hélas ! pourquoi as-tu oublié la nature du Soi ? »
(67). Tout est précaire et vain : « Intégrité morale et respectabilité
ne sont que de ’eau transportée dans un panier ; ou encore, le vent
qu’'un homme héroique voudrait saisir dans son poing; un
éléphant qu’il prétendrait retenir a P'aide d’un seul cheveu!... »
(24). Et son ignorance est invincible : “De quelle région suis-je



1.T. A. 1.67 et comm.

2. 1L dit encore : « Tu remplis constamment de la douceur d’une
félicité ininterrompue tous les mondes. » 11. 22.

3. XI. 8. Cf. Bhatta qui constate tristement : “Je suis impuissant, j’ai
perdu confiance, que vais-je devenir »” (52).

4. Stav. 20.
22 —
venue, et par quelle route ? Ou irai-je et comment connaitrai-je

le chemin ? A la fin il me faudra payerl et je ne posséde que souffle
vide !”

La cause de ses infortunes réside dans une pensée instable
qu'un désir incessant harcele : « Considére ta pensée, dit-elle,
comme Pocéan de Pexistence» (23); car ce sont nos émotions
multiples, nos impressions sensorielles, nos craintes et leurs
remous qui nous cachent notre liberté et notre béatitude
originelles. Tout arrét a une chose limitée signifie dépendance et
souffrance. La liberté, par contre, est repos définitif dans le sujet ;
Pautonomie de celui-ci se rattache directement a la conscience du
Soi qui reconnait :' je suis je ». Tel est, d’aprés Abhinavagupta, le
lieu du repos et de la parfaite liberté2. En ce lieu privilégié, fermes
assises de la réalité, en cet instant décisif qui surplombe le temps,
le mystique ne s’occupe que de soi en saisissant sa propre essence
par un acte de libre volonté et de conscience émerveillée ; tout
entier dans son acte, il est vraiment un sujet qui prend conscience
de soi, non le champ ou s’abattent pensées et émotions avec
lesquelles il s’identifierait a tort. Il repose dans le lac d’ambroisie
qui s’étale sans ride au milieu de ’océan de la connaissance.

Lamour du Soi chez le bhakta.

En sa grice et en sa compassion miséricordieuse, Siva qui
donne tout et se gaspille sans compter4 va jusqu’a offrir son
4dtman5. La bhakli se rattache précisément a cette manifestation de
Siva en tant que P’essence des étres, leur Soi, car si Pamour pour
Siva est possible c’est que Pamour de chaque étre pour soi-méme
est naturel, inné et irrésistible : « L’amour que ’on a a Pégard de
toute chose est seulement pour ’amour du Soi ; en conséquence, le
Soi, libre ou asservi, a pour essence la félicité. » 6

Déja, avant MaheSvardnanda qui reprend ici le théme célebre
de la Brhaarahyakopanisad (IV.V.6.), Utpaladeva louait Siva en

1. Si je regois Le Bon Conseil.,, c’est bien ; lire dilyl agemay tate, 41.
Elle doit témoigner de son gain, mais elle n’a rien gagné, seul peut I'aider
le conseil que lui donna son maitre, Inf. p. 50.



2.sk. L. P, V.1. 5. 17, vol. I1, p. 222, 1. 9. Cf.

p- 219 sqq. Abhinagavupta définit paramatja comme une libre
conscience et une volonté qui est aspiration a agir. II. 4. 20, vol. Il
p. 181,

I 1et3.

3. Stav. 95.

4. Stav. 60.

5. Ut. X1V, 12.

6. M. M., sl. 55.

—-23 —

ces termes : “O Souverain, Tu es le Soi de tout étre et tout étre
est attaché a son propre Soi; ainsi Ton amour se réalise
spontanément. (Cependant seul) I’homme qui I’a compris est
glorifié.” 1

Ici encore se présente le méme paradoxe : « Tous adorent leur
Soi. Quand donc jouirai-je vraiment de cette réalisation ? » (IX.8).
Mais la réponse, il la connait « Le collier de perles de Ton amour,
dit-il a Siva, est hélas! plongé dans ma pensée impure et, bien
qu’innée, la splendeur de sa gloire surnaturelle ne rayonne pas!»
(XV.15).

Ce paradoxe se rameéne en définitive a constater que ’homme a
la certitude d’étre le centre de P'univers; et il ne se trompe pas
puisqu’il est le Soi universel. Son erreur réside en la maniere dont
il prétend Pétre: tragant autour de soi, par amour-propre et
orgueil, un cercle limité qui le coupe de la Totalité, il fait ainsi du
Je cosmique (purnahanta) un ego phénoménal et fuit le Centre
véritable, son propre cceur, pour vivre a la périphérie de ce cercle ;
il s’étend ainsi autant qu’il le peut a ’horizontale et se laisse aller
au flot d’expériences sensorielles et conceptuelles, incapable de
tenir la pointe de sa pensée fixée sur le Centre.

Il n’a pourtant jamais quitté ce Centre, mais il y réside a son
insu, agité et tourmenté. La bhakti se présente comme P’aspect
affectif de la prise de conscience de soi (vimarsa), ’amour exclusif
a Pégard du Soi étant le moyen le plus court et le plus énergique
qui permette de reconnaitre le Centre comme le Tout, le para
pada, lieu du bonheur et de la paix. Avec la pointe ardente de son
esprit (ekagra) 2, le bhakta effectuera une percée jusqu’au Centre
et de la, toute droite3, jaillira la flamme d’amour ; elle brilera le
cercle artificiel et restreint qui coupait le bhakta a la fois de son
moi profond et de la Totalité cosmique.

1.1.7.



2. Voir a ce sujet Stav, sl. 15, et p. 42.

3. Vie mystique selon la pure verticale que chantent sous des formes
variées les poetes du Trika : colonne, tronc, flamme (Stav.), flaimme qui
flambe vers le haut (M. M., E.1. 10) et que figure la montée de la
kumialini. Cf. V. B,, p. 35 sqq. 42, 47, 98, 193.

- 24 —
Il. SIVA DIEU DE GRACE

«Le Soi dont la merveilleuse essence est Lumiére, Siva
souverainement libre, par le jeu impétueux de sa liberté, masque
d’abord sa propre essence puis la révéle a nouveau en sa plénitude,
d’un seul coup ou par degrés. Et cette tombée de la grice est
enti¢rement indépendante. » Abhinavagupta (T.S.p. 7).

PASUPATI, gardien du troupeau

Siva est la providence qui pourvoit a tout ici-bas, assignant a
chacun pour son bien sa place dans I'universl et dirigeant sa vie a
son gré. L’homme n’a donc d’autre ressource que de ’invoquer par
un cri : « Esprit agité, ne nourris aucune crainte en ton cceur : ’'Un
sans origine pense pour toi, s’occupant d’apaiser ta faim. Lance
donc vers Lui Pappel du salut2. »

Dieu sauveur, Siva tire ’homme de ’océan des douleurs ; il est
le cygne qui extrait des eaux impures de Pillusion le lait immaculé
de la discrimination et qui, en sa bonté infinie, le distribue aux
humains3.

On Padore en tant que Pasupati, berger vigilant qui de son
tejas4 incite son troupeau, égaré dans Pimpasse étroite de
Pégocentrisme, a  prendre une orientation nouvelle :
Pintériorisation qui méne au Cceur universel. L’énergie que
Pasupati utilise a cette fin est Pénergie apaisée, la grice
(anugrahagakti) « qui réside éternellement dans le cceur humain »
5. Lorsque Siva se révele en sa véritable essence, il le fait librement,
quand il veut et sans dépendre des efforts ni des actes (karman), si
grand est ce don généreux et gratuit : « Si au moment d’accorder
Ta grice, Seigneur, Tu prenais en considération (le mérite), ce
serait juste ; mais Tu

1. Stawv. 18.
2. Lalla, M. 72.
3. Stav. 10 et 76.

4. Glaive ardent, voir Stav. 77.



5. P T, p. 3, 1. 8. Cf. Stav. 52. La grice nous appartient par essence,
mais nous l'ignorons. Elle s’adresse a tous, cf. Stav. 45 : Siva est Punique
agent, sans Lui 'acte méritoire ne porterait pas son fruit (67).

— 25—
ne le fais jamais. En ce cas, par quelle malchance mienne
retardes-Tu encore I'instant de Te révéler a moi ? » (XIIL.11).

La grice ne découle pas de qualités ou de perfections
spirituelles résultant d’un travail humain; ni la faiblesse ni
Pignorance ne mettent un terme a son action. Dans d’autres
écoles', la grice surgit: a la disparition de Pimpureté, lors du
renoncement total (vairagga), quand se produit la connaissance
discriminatrice de Siva, par le commerce des saints, la vénération

du Seigneur ou ’étude des traités religieux®.

Mais Abhinavagupta se refuse a réduire I’action de la faveur
divine a des termes de cet ordre, celle-ci ne devant rien aux
citconstances ni méme 2 la pratique des vertus®. Quant 2 Pinstant
qui convient a la grice, c’est celui-la méme ou elle jaillit ; il n’en
existe pas d’autre”.

Ainsi le degré d’intensité de ce don gratuit explique la voie
suivie, la dévotion et le mode de connaissance, le maitre spirituel
rencontré et 'amoureuse absorption de Pamant, car «I’amour,
dont dépend enti¢rement la réalisation supréme, proceéde lui aussi
de la grice. »®

C’est pourquoi un Utpaladeva attend tout de la grice: «O
Adorable! que les rayons de Ton soleil brillent jusqu’a ce que le
lotus de mon cceur s’épanouisse pour T’adorer ! » (V. 8).

Siva étant unique, on ne peut aller a lui que par lui. Il est le
premier a attirer son serviteur vers lui et « a le rendre digne du flot
de sa propre gloire » (XIV.22). «0 Seigneur, Ta propre volonté
méme m’a assigné cet éclat d’esclave. Pourquoi, en ce cas, ne me
considéres-Tu pas comme digne de Te contempler, ou méme de
masser Tes pieds bénis ? » (XIIL.10).

Et cette plainte d’Utpala revient comme un leitmotiv: «0
Maitre, Ta splendeur pleine6 d’ambroisie ne luit pour moi que de
temps a autre, mais qu’elle devienne plus stable7 et Tu seras adoré
comme il sied. Que me restera-t-il alors a accomplir ? » (IV.8).

Ainsi on ne peut obtenir Pamour divin par un exercice
quelconque, il est entiérement subordonné a la grice ; Siva prend

1. Sivaites Pasupata et Siddhanta qui ne relevent pas du Trika.

2. Ajoutons encore, au moment de la convergence de deux karman
alors qu’il n’y a plus ni plaisir ni douleur, I'expérience de ces actes
touchant a leur fin.



3.T. A. XIII, sl. 285 ainsi que le com. du Stav. 67 qui le résume.
4.'T. A. X111, 204 sqq.

5.T. A. XIII, 285 et com. sk. Vol. VIII. Ah. XIII, p. 174.

6. Text. ointe, dighd.

7. En effet, plus constante, la grice pénétrerait jusqu’aux états
ordinaires et pas seulement le samddpi.

-26—

Pinitiative de la quéte d’amour en accordant sa grice : il inspire
Pamour et Pamour s’éveille ; puis grice et amour forment un cercle
sans fin, Pamour appelant la grice et la grice Pamour : « Tu n’es
satisfait, Seigneur, que par ’amour et il n’y a d’amour que si Tu es

satisfait. Toi seul sais comment porter reméde a ce cercle vicieux »
(XVI.21).

Bhattanarayana fait pencher la balance en faveur de la grice : «
Entres-Tu dans un cceceur parce qu’il est purifié, ou est-ce Ton
entrée qui le purifie ? Ainsi ’homme balance. Mais sur ce point il
n’y a pas de doute : c’est Ta présence méme qui purifie le cceut, 6
Maitre... » (117-118).

Utpala implore Siva lui aussi: « Entre ouvertement en moi,
alors c’est avec fougue que jentrerai en Toi... Ensuite je
T’adorerai face a face en accédant a 1’état supréme » (XVIII.20).
Pourtant ce désir n’est satisfait que si grice et amour collaborent :
« Cette parcelle minime de grice qui séjourne en Toi et cet amour
qui s’est pour ainsi dire approché de moi, quand donc
chercheront-ils tous deux, de concert, a s’emparer de Ton indicible
essence ? » (VIIL1).

Mais n’y a-t-il pas rivalité entre grice et bhakti? Avec humour
le poéte souhaite que sa dévotion passionnément éprise de son
époux, Siva, n’éveille pas la jalousie de I’épouse légitime — la
liberté souveraine — et que cette derniére soit toujours satisfaite
de la dévotion (XV.12).

Le mystique n’a qu’un désir, contenter Siva et Padorer
continuellementl, le premier soin de son amour étant de plaire a la
Grace : «0 Maitre, que soit toujours a ma disposition le moyen
d’obtenir Ta seule faveur, ce grand banquet ot Pon savoure le

nectar de Ton adoration » (XVII.18).

De son c6té Siva convoite (lampat! —) la tendresse des
hommes : « Gloire a Toi avide du don d’un cceur ou surabonde
toute la suavité de Pamour !» (XIV.10). Assouvi, Siva danse pour
ceux qui ’aiment ardemment.



Lorsque s’unissent étroitement la satisfaction de Dieu qui
exige tout de ’homme et le cceur humain, grisé d’amour et attendri
par la douceur d’une intimité toujours renouvelée, amant, aimé et
amour ne font plus qu’un.

1. XIX.15 et XIII, 3.
—-27 —

VIRUPAKSA et le troisieme Oeil

« Afin de rendre pur I'ceil de Sapience aveuglé par 'impureté du mal
de Tlillusion, 6 Seigneur, 'amour pour Toi est le collyre supréme. »
Stav. 88.

Les Sivaites célébrent Siva sous les noms de Tryambaka et de
Virupaksa, «Siva aux yeux monstrueux», en raison de son
troisi¢me ceil au milieu du front. Cet ceil de feu, signe de la
singularité et de Pincomparabilité primordiales, s’oppose a la
vision ordinaire de ’homme égaré dans la dualité : « Sans Toi, tout
Punivers doué d’une vision équilibrée découvre Pobjectivité. Par
contre, Toi seul, — le Souverain de cet (univers) — possédes une
vision impaire'. »

Ce méme chantre dit encore : « Une goutte de Ta félicité tombe
sur la terre et voici la lune. Une étincelle de Ton feu destructeur
jaillit, et voila le soleil. O Omnipénétrant, nous nous offrons en
victime sacrificielle a Ton troisiéme Oeil, marque unique d’une
grandeur indicible et surnaturelle.”»

L’ceil spirituel de Pillumination® ouvert par ’amour et qui figure
le Sujet conscient au-dela de connaissance et de connu, est ainsi
célébré par Utpaladeva comme P'eil de feu' — qui consume la
dualité, embrasant le cceur d’amour divin — et comme

1. Tvadrte nikbilam visvam samadrg yatam iksyatam |

Tvarab punar etasya tvam eko visameksanah // X. 9. ’homme abandonné
a lui-méme considére comme distincts le sujet et I'objet, sa vision est a
double pole (Ksemardja glosant ydtam iksyatam par  prameyatin,
objectivité). Lorsque sa vision se confond avec la vision divine, elle
devient visama, impaire, a savoir, sans second (advaya). Le flot du Gange
lui-méme ne peut éteindre le feu du troisieme (Eil qui, dirigé vers
Krtanta, le consume comme un papillon de nuit. Kusumafjali, I1I. 46.

2. X.5-6. On retrouve chez Saint-Jean de la Croix ces images
rapprochées dans une méme strophe ; trois manifestations de Dieu dans
I’ame : étincelle qui embrase le cceutr, baume qui le guérit et vin qui
Penivre (Cantique, strophe 25 et commentaire du saint) :

A zaga de tu huella



las jévenes discurren al camino

al toque de centella,

al adobado vino,

emisiones de balsamo divino.

3. Chez le bhakta, 'lllumination est celle de 'amour transfigurant.

4. Nous traiterons cet aspect du troisieme (Eil, feu secret d’un bralant
amour, au cours de notre étude sur P'ascese et le désir ardent, p. 39 et
p. 54.

-28 —

il lumineux d’ou rayonnent amour et félicité, incomparable
ambroisie .

La véritable bhakti, puisant sa vie dans Pambroisie (amrta), ne
livrera pas son secret tant que 'on n’aura pas compris la nature
spécifique de cet abime mystique. Sa spécificitt méme nous
permettra en outre de distinguer, d’une part, P’émotivité
sentimentale de la dévotion a double péle sujet-objet, — pile
imitation du grand amour divin — et, d’autre part, 'amour
exclusif pour VirGpidksa qui s’enracine dans Pindifférencié, se
nourrit d’indifférencié et vise au seul indifférencié.

Philosophes et poétes du Svatantryavida comparent cet abime
a une caverne, Cceur secret et mystérieux. Bien qu’elle posséde sa
propre luminosité, la caverne nous demeure invisible, car « Siva
éclaire perpétuellement avec la torche de son énergie cognitive' la
multiplicité des choses immergées dans I’abime profond
(mahaguh3) qu’est son propre Cceur ?».

Par cette image, Abhinavagupta veut montrer que le faisceau
lumineux de la lampe que Siva proméne sur le fond de pure
irradiation  (prakdk) découpe des formes déterminées,
satisfaisantes pour ’entendement, la sensibilité et la volonté, mais
qui, dés que le regard s’y attache, en cachent la profondeur.
Oubliant alors la caverne et la lampe divine qui P’éclaire, ’homme
s’élance de forme en forme, inlassablement, afin de s’en emparer.
$’il veut découvrir la beauté de la caverne, il lui faudra changer la
direction du faisceau extraverti (bahirvimarsa) et le centrer vers les
profondeurs (antarvimarsd) en projetant sur elles une lumiére
unique afin d’appréhender le Tout infini. Tel est le désir de
Bhattaniriyana : explorer 'insondable’® caverne de Siva, illuminée
par le rayonnement intérieur et surnaturel qui dissipe les ténebres
de Pignorance (12).

Si rien n’est plus mystérieux et inconcevable que cet abime
pour qui ne I’a jamais entrevu — d’ou son nom de guhya, rahasya



— rien n’est plus évident pour qui le découvre puisque, lumineux
ar lui-méme, il est éternellement manifeste a tous.
bl

C’est ce paradoxe que les mystiques du Kasmir se sont plu a
mettre en lumiére. Dés le début d’un ancien Tantra, la Déesse

1. Au III. 5, Utpala craignant le regard de feu qui anéantit le monde
(cf. XIV. 17) n’implore de Siva que son regard pur, frais et lumineux,
unique et incomparable source — comme le croissant de lune — d’une
céleste ambroisie : Prakdsim.... sasika-lim iva/ drsam vitara me nétha kdm
apy amrtavabinim |/

2. Mabdgubintarnimagnabhivajitaprakésab | jidnasaktipradipena yabh sada
tam stumah sivam [/ 1. P, v. 1. V. Stance d'introduction d'Abhinavagupta.
Sur hrdguhd voir encore Spandakarika, dernier vers et son commentaire
par Ksemarija.

3. La caverne est vaste et profonde, car elle contient I'univers entier.

—29 —

pose a Siva le probléme fondamental : « O. Tout-Puissant ! Toi,
mon propre Soi, révéle-moi cet abime caché, Pessentiel non-caché,

cette énergie qui séjourne dans le cceur et par laquelle jobtiendrai
un parfait assouvissement'».

Beaucoup plus tard, Mahevarinanda chantera lui aussi «la
Réalité plus cachée que cachée, plus évidente qu’évidente » % Et:
«O conscience de ma conscience, qui Te fais si ténue, que Tu
échappes a I'imagination de toute créature vivante! Et qui, en
méme temps, et patente et cachée, transfigures toute chose, par
devers toute chose ! *».

Pour découvrir ces profondeurs abyssales une attitude
d’intériorité entiérement nouvelle par rapport a la vie courante est
indispensable. Mais qu’on ne la confonde pas avec ’extraversion
ou lintroversion égocentrique dans laquelle on se connait par
référence au monde objectif, méme si Pon s’oriente uniquement
vers les phénomeénes de la vie dite intérieure : analyse d’états
subtils, concentration sur le vide, réverie.

Privé de cette pure intériorisation qui s’exerce au-dela des
oppositions sujets-objets, interne-externe, I’homme, qu’il soit
extraverti ou introverti, ne peut en dépit de tous ses efforts franchir
le seuil de la vie mystique ; il prétend entrer en contact avec la
réalité en soi, qui est indétermination spontanée et vouloir pur, en
Pabordant avec des facultés limitées et limitantes et en continuant
a séparer, individualiser et a se couper de 'univers.

Par contre le mystique adonné a cette intériorisation mystique
peut, en renongant aux démarches discursives, explorer le fond de
pure Conscience (prakidsa) d’ou surgit la libre pulsation de la



volonté (vimarsa). Pourtant ce renoncement ne dépend pas de son
effort, car rien de limité n’est apte a y conduire. C’est pourquoi les
grands mystiques de tous les temps eurent recours au don gratuit
de la griace pour expliquer cette expérience simple et indicible.

D’intériorisation mystique ne s’arréte pas a Iego, mais
s’achemine vers le foyer méme de la Conscience, le Je identique au
Tout (piirnihantd), Centre (madhya) unique, Cceur divin ou
convergent le cceur de ’homme et le cceur du cosmos *.

1. Etadgubyam mabigubyam kathaya sua marna prabho | hrdayasthd In yi
saktih... tam me kathaya devesa yena trptim labbamy abam | ParitrsSika, A. 2, p.
52.

2. Ghdhad giidbataro bhavati sphutid api sphutatara esah /... 67. Cf
Ut IL. 12.

3. Op. cit., p. 104,

4. On la nomme hrdayagocara, paramasivabbimi. 1. P, v. IL 1. 1, vol. 1,
p. 7, 1. 13. Au cours des trente premiers versets de son poéme, Bhatta
consacre de nombreuses strophes au Soi, Centre des choses, lieu ou tout
converge (17), efficience secrete (18), lait de la sapience mélé a une eau
impure ou joyau d’amour caché dans océan (10, 26), lumiere au milieu
des téncbres (12), tronc d’arbre aux ramifications multiples ou liane a la
floraison variée (16, 23, 34), absence de qualité au milieu des qualités
(28), en un mot : indifférencié dans le différencié (6, 11).

—-30 —

Nous n’examinerons pas Pintériorité dans ses aspects les plus
profonds : extase, illumination, conscience cosmique ; nous nous
bornerons a souligner ce qui la caractérise au premier degré
d’absorption, au seuil de la vie mystique.

C’est elle que les contemplatifs chrétiens découvrent a 'instant
ou se creuse le fossé entre oraison ordinaire et oraison
extraordinaire ou entre la méditation intellectuelle et la
contemplation infuse ',

Si la premiére qui reléve de la pensée discursive ne pose pas de
probléme, il n’en va pas de méme de la seconde. Elle n’offre en
effet aucune commune mesure avec les phénomeénes qui 'ont
précédée, le mystique se trouvant soudain précipité dans une
réalité entiérement nouvelle, bien que familiére. Nos poétes la
désignent par kimcit, « quid » spirituel indifférencié, inexprimable
en raison de sa simplicité.

Examinée de Pextérieur, a travers les écrits des mystiques, pour
qui nen a pas une connaissance expérimentale, I’absorption
contemplative se confondra avec les états bien connus de réverie
vague ou régnent en maitresses des tendances émotionnelles



subconscientes et automatiques, ensemble d’états troubles et
confus sur lesquels se détachent des intuitions assez rapprochées
pour former une habitude 2.

Pour qui P’a éprouvée, Pabsorption mystique n’est rien de tel,
mais un mélange indéfinissable de quiétude, de douceur et
d’amour.

Bien que P’agitation ait disparu, il ne faut pas voir en elle pour
autant torpeur et nonchalance, car ce qui se révéle dans le cceur est
une énergie libre, intense et vibrante ; plus simplement encore,
c’est la Réalité substantielle et dense saisie dans son indivision
primordiale en tant que conscience bienheureuse qui porte en soi
une certitude absolue. Et ce fond continu sur lequel se détachent
extases et intuitions, c’est lui que le mystique découvre peu a peu,
et de lui encore que fuse soudain une illumination qui finit par
envahir toute la vie.

En vain, P’école Sivaite kasmirienne a-t-elle cherché 2a
dénommer cette réalité: pour Vasugupta elle est spanda,
svatantryasakti, acte pur et vibrant, énergie libre et éternelle ; pour
P’école Pratyabhijfia,

1. Bhdvana désigne cette contemplation infuse, samavesa, 'absorption
proprement mystique et vapus, atman, ctc., essence ainsi découverte.

2. Voir, a ce sujet, H. Delacroix, Les grands mystiques chrétiens »,
Paris, Presses Univ. 1938, p. 369 et suiv.

-31—

elle devient, nous ’avons vu, guhd, guhya et rahasya, caverne
mystérieuse, profondeurs abyssales, Cceur (hrdaya), terme qui
souligne de préférence sa nature intime et insondable : « Nouveau
et caché, ancien et universellement évident, ce Cceur supréme
éclate de lui-méme en une supréme irradiation » selon la définition
qu’en donne Abhinavagupta .

On Pappelle aussi sdra, moelle, essence, séve de l'univers,
quand on cherche a faire ressortir son aspect de libre
jaillissement ; mah4satta °, existence en soi sous-jacente 2 tout et,
de ce fait, compatible avec tout.

Avec vapus, terme que ’on trouve déja dans les Tantra anciens,
on met ’accent sur sa beauté et ’émerveillement qu’elle suscite et
on la qualifie de légére, onctueuse, resplendissante et diaphane

(VIILG).

Le terme qui connote la spécificité de Pexpérience mystique est
d’origine védique, amrta, liqueur céleste d’immortalité dont la
saveut, rasa °, délicate et subtile, est souvent évoquée dans les
ceuvres de nos poétes : Nardyana s’étonne de la douceur du divin



élixir qui toujours a notre disposition ne perd jamais sa fraicheur
(111) et dont nous ne saurions nous lasser. Il la compare a un océan
de félicité qui dépasse 'imagination et ’entendement. Sans cet
océan, dit-il, tous les bonheurs de ce monde qui, réunis, n’en
forment qu’une gouttelette, ne pourraient exister (50 et 61).

Utpaladeva, de méme, décrit fréquemment ce torrent
d’ambroisie que la grice déverse sur les mystiques: «lIls
connaissent bien Ta réalité, Seigneur, océan d’une infinie
béatitude, ceux qui sont plongés dans la félicit¢é d’un amour
intense, semblable a cet océan méme » (1,6). Mais s’il suffit d’une
goutte de cette béatitude pour apprécier extraordinaire saveur de
Pocéan dont elle procéde, ne la savoure vraiment que le cceur plein
d’amour qui s’est identifié

1. Sadibbinavaguptam yal purinam ca prasiddhimat /

brdayam tai parollasaih svayam sphirjaty anuttaram/ /Laghuvett com. a la
P. T, p. 1, st. 3 d’introd.

2. On la nomme encote bbairavi, sikhd, flamme (S. K., M. 45), bbava,
nom de Siva, expérience nue, primitive et ultime que Bhatta se plalt a
opposer a bhava, existence au sens banal du terme.

3. Rasa est le fait de savourer la félicité supréme, celle du Soi, au
moment ou, sous 'effet d’une parfaite intériorisation, la dualité du sujet
et de l'objet disparait. Il arrive, mais rarement d’aprés Abhinavagupta,
que le rasa propre a Pexpérience mystique soit éprouvé par 'homme de
golt ; en général le plaisir esthétique se situe sur le plan universel, lobjet
faisant résonner les tendances subconscientes profondes du sujet
(samskdra et visand). Plus il s’exerce et plus le gott artistique se purifie et
s’affine ; de méme la saveur de Dieu, lors de 'expérience mystique, gagne
en finesse et en délicatesse a mesure qu’elle s’intériorise et s’approfondit.

32—
a Siva, «seul susceptible d’en jouir et de la transmettre aux
hommes » .

Cet océan de lait est rafraichissant, car il met fin a la brilure du
samsara; limpide et transparent, il apparait comme le pur miroir
dans lequel se reflete Punivers en sa véritable essence ; exquis, a
cause de 'incomparable joie qu’il dispense ; apaisé, parce que les
vagues de la multiplicité ne ’agitent plus. Cette ambroisie® est en
outre celle de la liberté (svatantrya), gratuite et spontanée, comme
tout ce qui teléve de la grice’.

Dés ses premieres expériences d’ordre strictement mystique, le
contemplatif, ayant fait retour sur soi, explore ravi les profondeurs
tranquilles du cceur, et cette réalit¢ dans laquelle il repose
pleinement satisfait, parce qu’il y a découvert ses fermes assises,



vivifie et intensifie son amoutr. Par contraste, la réalité ordinaire ne
lui semblera qu’un artifice dénué de signification.

1. Stav. 98. Cf. 107 : ce lac d’ambroisie apaise tous les tourments.

2. A c6té d’amrta, nous trouvons encore piyiisa, sudhd, nectar, élixir dont

quelques gouttes suffisent a purifier ’homme des trois souillures (M. 76).
3. Voir I. 21 et II. 26-27 avec le comm. de Ksemar3ja.

- 33 —

lll. SIVA, DIEU DAMOUR, AMANT D'UMA —
PARVATI

«Gloire a Paramesvara, le Seigneur supréme : sa grandeur faite de
félicité resplendit grace a Pasyantl a la douce voix qui, sitot vue, captive
son cceur !» 1 (Stav. L.).

La voix mélodieuse d’Uma-Pasyanti est seule digne de chanter
la louange divine ; son regard contemplatif n’est encore que “désir
indéterminé de voitr' * son Bien-aimé avec lequel elle reste
confondue, tout en se distinguant assez de lui pour qu’il prenne
conscience de sa glorieuse Majesté et qu’amour et félicité
jaillissent aussitdt de leur mutuel attrait.

«Les jeux gracieux de la belle épouse Kamakald, I’énergie
divine, attirent éternellement le cceur de son amant, le supréme
Siva, qui la désite passionnément. » D’aprés ce vers d’un Tantra 3,
les gestes voluptueux de la Sakti doivent leur charme a la présence
du Bien-aimé qui l’observe avec amour et, en retour, ses
mouvements pleins de séduction éveillent en lui un désir sans
mesure ; ’énergie apparaissant comme le pur miroir ou Siva se
percoit et s’aime infiniment lorsqu’il se reconnait comme le Je
transcendant.

Abhinavagupta trace 1'esquisse de 1'éternel échange d'amour
entre Siva et son énergie au troisieme livre de son Tantriloka qu'il
nous faut paraphraser si nous voulons le rendre intelligible * : a
l'intérieur méme de 1'Absolu, Paramasiva, le Tout indicible °, se
distingue un couple (yamala) formé de akula et de kaulikisakti,
c'est-a-ditre Siva-prakdsa, Lumilre consciente en son unicité, et
I'énergie de cette lumiére, Sakti-vimarsa, puissance fulgurante et
douée d'expansion. Inséparablement unis et tournés lun vers
Pautre, leur mutuelle contemplation les remplit d’une félicité
inépuisable qui a sa source dans la parfaite conscience de soi.

1. Stav,, AL 1. Cf. Cantigue de Saint Jean de la Croix, strophe 32.

2. Pasyanti que Ksemarija glose par avikalpakadidrksd S. n. 111, 11
p. 64,1. 3.



3. S 21 du Kamakalavilasa de Punyanandanatha, tantra tardif
consacré a la louange de la Déesse. Trad. A. Avalon. Ganesh, Madras,
1953.

4. SI. 69 a 72 avec comm. de Jayaratha, p. 74 a 85. Spéculations
techniques extraites d’une section traitant de ’émanation des phonémes
de P'alphabet sanskrit : A= _Akula, A = Amenda, 1 = Iecha, U = Unmesa.

5. Nikbila et, selon I'école Kula, £ula.

—34—

L’union vivante (samghatta) de Siva et de la sakti revét ’aspect
d’une vibration (spanda) en 'unique essence, nommeée Je supréme
ou Ceeur (hrdaya), dont le désir d’amour va surgir en une série
d’étapes : au premier stade de félicité sans mélange (dnanda), Siva,
prenant conscience de soi en tant qu’énergie vibrante, repose
paisiblement en lui-méme sans aucun désir. Ensuite, au stade de
volonté (icchdsakti) 2 son premier ébranlement ', commence 2
poindre le désir ou Pamour de soi qui n’est encore que pure
approche ou simple acceptation globale (abhyupigama) > —
amour de cette existence de soi qui se traduit par un
émerveillement  (camalkdra) devant sa  propre liberté.
Abhinavagupta nomme «réciproque» (pratyavamarsa) cette
nouvelle prise de conscience de soi parce que Siva, moins absorbé
dans sa béatitude, aspire a se distinguer d’elle pour la mieux
contempler. Et ce « Je » qu’il aime dans la félicité, puis qu’il désire
obscurément, sera pergu par son énergie de connaissance sous
Pimage du cosmos, objet universel et, plus tard encore, réalisé
comme tel par son activité >.

Au stade du pur amour — désir ou volonté (icchid) —
Paspiration a la félicité reste toute intérieure parce que pleinement
assouvie. Par contre dés qu’apparait ’attachement a la félicité, le
désir s’accompagne d’une nuance d’agitation (praksobha) * et
implique une ombre de déficience ® puisque désir signifie manque
et séparation. Mais si Siva ne s’écartait pas en quelque sorte de la
félicité, le besoin de recouvrer la plénitude ne se ferait pas sentir.
Cette ombre d’imperfection, premiére fissure dans Punité
originelle, est ce qui ouvre a ’amour la possibilité d’exister. Afin
d’aimer, Paramasiva doit renoncer — pour ainsi dire et en maniére
de jeu — a sa pure conscience et a sa liberté absolue ; et, brisant
leur essence indivise, il révele tant6t la liberté (sakti, vimarsa ou
néda), tant6t la Conscience (Siva, prakdsa ou bindu ) et, par leurs
jeux amoureux, il engendre le cosmos et les individus (nara) ; toute
P’évolution se raméne en définitive 2 un mouvement d’amour, Siva
s’aimant dans la Déesse et aimant I'univers en elle.



Le mouvement inverse de réabsorption se fera a partir de
Punivers, c’est-a-dire de ’homme individuel (nara) qui, épris de

1. Prathama tuti, voir T. A. X111, p. 84,1. 3. . P.v. p. 1,1. 4,5. D. 1, 7-8
et sur zechaspanda 1. P. v. 11. 111, 17, vol. II, p. 128 fin.

2. Sivadrsti de Somananda, com. d’Utpala I, SL. 4, p. 7, 1. 4 et 16-17,
p. 16.

3. Notons que ce processus est intemporel a ce stade bien que les
cinq énergies se manifestent a tour de role : conscience, félicité, volonté,
connaissance et activité, chacune dépendant de la précédente, car il n’y a
pas de volonté sans conscience, etc.

4. Effervescence qui est cause de 'univers. P. T, p. 14, 1. 1.

5. Simple potentialit¢é dans I'Un, elle ne devient déficience
proprement dite (7ratd) qu’a une étape ultérieure.

6. Voir a ce sujet S. S. v p. 13, 1. 7.

- 35—

I’Energie universelle (Um4-Sakti), s’absorbera en elle ; Umad, se
dissolvant a son tour en Siva, le portera vers I’indicible Paramasiva.

Origine divine de la bhakti

Icchi, terme clef de cet extrait du Tantriloka, signifie a la fois
volonté, désir, aspiration sans objet défini et renferme les
caractéres essentiels de P’amour (bhakti): indifférenciation et
ébranlement original.

Indifférenciation et triangle du cceur :

Lorsque Siva, dont ’énergie forme la nature, se tourne vers le
monde pour le désirer, le connaitre et ’engendrer, on le nomme «
épanouissement doux et puissant du triangle du cceur’.» Ce
célebre triangle, profond mystére de P’école Trika, est le trident
(trisiila) de Siva, symbole de 'union parfaite des trois énergies :
icchd, aspiration indéfinie’, jfiana, connaissance et kriyd, activité.
L’énergie forme la nature consciente de Siva lorsqu’il sort de la
plénitude de la félicité et se met a vibrer vers Pexpression de soi,
Siva étant identique alors au triangle du cceur (#rikona) qu’adoucit
le nectar d’une joie intérieure.

Ce triangle, que constituent les trois énergies a peine dégagées
de la félicité et de la Conscience, et donc indéterminées, mais
vibrantes, forme le fond mystique dans lequel Siva est saisi dans
Pintimité de la connaissance et de l’acte. Et c’est sur ce fond
précisément que la véritable bhakti se détache. Il en résulte que
Pamour divin est conscience subtile, infiniment délicate, saveur



(rasa) de Dieu dont la douceur ne peut étre éprouvée que dans la
quiétude et la vacuité propres a la volonté en repos. Cet amour est
donc léger, intime, diaphane, nullement un émoi de P’affectivité ou
une tendresse sentimentale. D’autre part, la connaissance qui
Pimprégne n’a rien d’un savoir clair et superficiel procédant du
sens interne et de lintellect (manas et buddhi); c’est une
connaissance d’absorption amoureuse (samavesa) — fusion entre
la volonté divine et la volonté humaine — commengant a Pexamen
pat le coeur’ et s’achevant en une connaissance intuitive
indifférenciée (nirvikalpa). La Science de ’amour, nous le

1. Hrdayatrikonamadhumansalolldsab, sl. 14, M. M.

2. A cette volonté encore indifférenciée répond, chez le Saint, la
volonté sans contenu défini ni aucun retour sur soi-méme, cet irrésistible
attrait (ru#ei) vers le Dieu ineffable, qui I'arrache violemment a lui-méme.
Stav., sl. 14.

3. Sur la voie de I’énergie. Voir infra, p. 7.

36—

verrons, transcende la connaissance et ’ignorance parce qu’elle
saisit leur substrat'.

Plus encore que saveur et connaissance, la bhakti se présente
comme un ¢élan sans réserve de la volonté (iccha) douée
d’efficience. Lieu privilégié de la grice, icchdsakti est source de la
grice la plus intense et la meilleure (tivrasaktipita), celle dont fut
favorisé Abhinavagupta * et que de grands yogin peuvent supporter
sans en mourir sur le champ. Cette grice, par une voie sans
gradation, les conduit immédiatement a P’illumination spontanée
(pralibhi) et les libére en cette vie. Le signe d’une telle grice est
un amour inébranlable’, intense et désintéressé pour Rudra *; qui
néglige le bonheur ici-bas et, a lui seul, méne a I’état théopathique
(bhairava) °.

D’un tel yogin, les Sivasiitra déclarent: «Sa volonté est
Pénergie vierge Um4 °». Et Ksemaraja explique : volonté invincible
qui détruit Pillusion, c’est la vierge Um4, ardente en amour qui ne
s’attache a rien, pur sujet qui ne peut jamais devenir objet de
jouissance. Dés que le yogin s’identifie a cette énergie
indéfinissable, et aussi inséparable de Siva que les rayons du

soleil 7, il puise 2 son gré dans son efficience illimitée.

Umai personnifie Pamour de Siva pour lui-méme. Et ce parfait
amour qui est d’aimer Siva du méme amour dont il s’aime, c’est lui
que désirait Utpaladeva lorsqu’il chantait, s’adressant a Siva : « La
Déesse qui a la saveur d’une béatitude infinie et que Tu chéris plus
que tout, ne peut étre séparée de Toi; ainsi, que mon amour ne



fasse plus qu’un avec moi.®» Utpala ne souhaite pas tant posséder
Pamour que de s’identifier a lui, a la maniére de Siva qui est un
avec son énergie mais ne la possede pas.

1. Selon Utpaladeva, cf. stance I. 12, citée p. 87 n. 1.
2. D’apres le glossateur du T. A. X111, SI. 214, p. 137, 1. 7.

3. Atra rudre bhaktib suniscald. 11 existe d’autres graces : I'une, plus
intense encore (Zvrativra), entralne immédiatement la mort, et des graces
moyennes ou faibles relevant respectivement de la connaissance et de
Pactivité divines. Les bbakta qu’elles touchent désirent a la fois la
libération apres la mort et le bonheur durant la vie ; leur amour n’est
donc pas désintéressé.

4. Cest-a-dire Siva a peine différencié d’Umad. Sur cette grice, cf.
Malinivijaya tantra VIIL 13.

5. Voir a ce sujet V. B, Introd., p. 63.
6. lechd saktir uma kumari, 1. 13. Voir comm., p. 30.
7. Netratantra, 1. 25-26.

8. Anantanandasarasi devi ptiyatama ganga / aviyuklasti te tadvad eka
tvadbhaktir astu me 1.9.

—-37—
Ebranlement de Ia volonté :

Au stade d’icchédsakti se produit le premier ébranlement du
désir ou de la volonté (prathama tuti), vibration initiale de ’Acte’
qui est un commencement absolu exempt de dualité (nirvikalpa) ;
cette volonté gratuite et libre déclenche la manifestation cosmique.

On trouve ce premier instant au niveau de notre connaissance
ordinaire, laquelle s’effectue toujours en trois temps, depuis la
volonté jusqu’au plan de Pactivité, en passant par le plan de la
connaissance.

La conscience qu’on a au premier instant d’une sensation,
d’une intuition, d’un désir, est vive, intense et indifférenciée ;
ébranlement instantané, il pénétre celui qui Péprouve d’une
impression extraordinaire pour la raison que ’homme n’a pas
encore perdu contact avec la réalité profonde et que Siva opére en
lui, bien qu’a son insu. En cet instant, pour qui réussit a s’y
maintenir un moment, jaillit Pillumination; mais le cas est
exceptionnel et, a Pinstant suivant, ’homme reprend sa propre
initiative, se posant comme un moi face au non-moi, sous la
poussée de sa tendance dualisante (vikalpa). Ce second moment
appartient a la construction mentale du domaine conceptuel et
logique. Enfin, au troisiéme instant, ce qui fut plénitude



sensorielle puis idée (vikalpa) devient objet construit qui doit
remplir une fonction et tombe, de ce fait, dans le champ de
Pactivité®.

Tous les partisans du systéme Svitantryavida, a commencer
par Sominanda, accordérent une importance considérable au
premier instant, celui de Pincitation de la grice (prerana) dans
lequel le yogin ressent en sa volonté une impulsion soudaine et
aveugle vers Siva qui se manifeste par un ¢élan d’amour, un
mouvement du cceur’, une saveur (rasa) subtile et ténue ou
d’autres indices extérieurs: sursaut inopiné, premier regard
(prathamailocana), un cri violent exprimant bien cette phase
inarticulée qui précéde la pensée; en un mot par tous ces
symptémes qui surgissent de la source de vie, icchi, ou fusionnent
volonté humaine et volonté divine.

Mais si les désirs et les actes du saint sont divins en leur
origine, au moment furtif de leur apparition, ils doivent le devenir
aussi en leurs conséquences, lorsque Pillumination du premier
instant

1. Adispanda, parispanda, prathamaspanda.

2. Quant aux deux premiers instants, voir V. B, Introd., p. 60-61.

3. Sivadrsti, ch. 1, sl. 9.

—38 —

se répand sur Pactivité noétique et finit par s’étendre aux
choses réelles et efficientes pergues telles qu’elles sont en leur
essence — monde inconnu aux sujets ordinaires — mais qui se
révele aux regards émerveillés de Pétre libéré'. Ces trois phases,
Utpaladeva les dégage clairement en un verset ou il implore Siva :
« Comme j’aimerais toujours (Te) contempler, libre de I'universelle
multiplicité, quand Tu jaillis spontanément au premier départ de
la sensation, du milieu méme de la connaissance (état coutumier)
et de Pensemble des choses elles-mémes?. »

Jusqu’ici nous n’avons examiné la bhakti que d’une maniére
statique, en cherchant a déterminer sa source — la grice — le
fond sur lequel elle se déploie et sa nature spécifiquement
mystique. Il nous reste a Pétudier en son dynamisme et a dégager
les grandes étapes de son évolution. Mais cette tiche est d’autant
plus difficile que cette évolution, qui varie d’un individu a Pautre,
nous échappe complétement en ce qui concerne Utpala et Lalla,
dont les poeémes, bien que riches d’une expérience vécue, nous
sont parvenus sans aucun ordre chronologique. Dans le cas
d’Utpala, comment pourrions-nous définir une progression a
Pintérieur des aspects si variés de son amour : vigilance du cceur,



absorption continue, sommeil de la Nuit mystique, aspiration
aveugle, impatiente et douloureuse, soumission de DPesclave,
attachement intense, avidité d’une passion exclusive, exaltation
d’un amour sans mesure, élan fougueux du désir, émerveillement
de la béatitude cosmique, bhakti ot I’adoration cdtoie une
familiarité pleine d’humour et ou cris de joie et cris de douleur se
répondent inlassablement.

Néanmoins quelques phases principales se détachent plus
clairement et nous les décrirons sans préjuger de l’ordre de leur
apparition.

La premiere consiste en un recueillement ininterrompu et la
derniére en un amour divinisé et triomphant ; entre ces deux, des
phases diverses se succédent’, Pune remplagant Pautre subitement
ou insensiblement: nuit indifférenciée avec son sommeil
spécifique, ivresse de la découverte du Soi, kramamudri qui
concilie illumination et états psychiques ordinaires, amour étale et
son ivresse cosmique dés que ’amour a tout envahi.

Mais, a Pintérieur méme de ces phases, nous discernerons a

1. Voir la kramamndri, infra p. 68 et p. 90, qui a pour fin de faire
pénétrer la révélation du premier instant dans les moments suivants en
conciliant samddhi et vyutthina.

2. sk. XII. 2.

3. Elles se succedent selon des cycles que nous avons dégagés dans
notre postface au V. B,, p. 173 sqq.

-39 —

nouveau deux tendances maitresses qui se partagent
constamment le champ de la bhakti; ce sont Pamour apaisé de
Pabsorption contemplative et I’élan du désir, dans lesquels nous
retrouvons la pulsation de la vie mystique : plénitude qui tend a
Pépanouissement infini (vikdsa) et vide d’ou surgit I’élan vers le
Centre ou I’étre entier se ramasse pour bondir par-dela le relatif
(samkoca) .

Amour apaisé

L’amour apaisé qui reléve de ’absorption (samaivesa) découvre
le Je (4tman ou aham) dans le samadhi et appartient a la voie de
Pimmanence (saktopdya), celle de I’énergie-universelle qui
submerge tout comme un flot en brisant les digues de ’ego centré
sur lui-méme.

D’apétre de la bhakti s’abandonne au gré des puissances
mystiques qui le parcourent sans arrét en tendant obscurément a la
totalité primordiale ou a I’énergie vierge, Umd4. Grice a son
amoureuse vigilance, il accéde 2 la stabilité (sthiti) ?; fixé ensuite



en son amour, il parvient au stade ou il s’écrie émerveillé : « je suis
brahman». Enfin, aprés avoir décelé la présence divine en lui puis
dans Punivers, il voit bientdt a la fois lui-méme et Punivers perdus
dans ’Energie sans limite.

Cet amour universel et apaisé, qui a ses attaches en une
conscience homogéne et sans fissure (samata) d’immanence
totale, est le propre d’étres qui obéissent spontanément au grand
courant de la vie divine. Eprouvé dans la plénitude de la joie, du
ravissement et de I’ivresse, un tel amour, dont la douceur pousse le
mystique a se dissoudre en Dieu, se rattache a I’amrta que répand
le troisieme ceil de Siva.

Elan fougueux d’icchi

Par contre, I’élan ou la flamme du désir qu’allume P’ceil de feu
appartient a ’amour consumant de la voie transcendante Siva
(sdmbhavopdya). Cette haute flamme, jaillie du cceur des victimes
propitiatoires, s’élance d’emblée vers le centre unique du Je et du
cosmos — le Cceur divin — réduisant en cendres la dualité pour

faire place au nirvikalpa.

1. Satiété de I'ivresse et soif insatiable qui ne sont qu'une forme de
unmesa-nimesa, ouverture et fermeture des yeux, trouvent leur achévement
pour le saint dans les deux mouvements de la &ramamudra, voir ici p. 69.
Quant a vikdsa et samkoca, cf. T. A. V., sl. 58 sq.

2. Sur la stabilité (szbiti) voir Stav. sl. 15 et 110. Ici p. 42.
—40 —

Le Jnanagarbha décrit la voie héroique : « Quand les hommes
ont complétement renoncé a leurs activités mentales et se sont
libérés par les flammes de la dépendance a IPégard du
fonctionnement de leurs organes, ces héros ainsi fortement établis
par Ta grice, 6 Meére ! jouissent aussitét de cet état supréme qui se
déverse en une ambroisie de béatitude sans égale et sans

défaillancel. »

« Udyamo bhairavah, P’élan, proclament les Sivasiitra®, c’est
Bhairava», A savoir le feu de la Conscience absolue’, foyer ou le
moi se consume tandis que le cosmos devenu ardent disparait a
son tour devant le Je parfait (purnahanti) pour ne laisser subsister

que le Centre éblouissant.

Mais avant de devenir ardeur consumante, I’élan qui prend
appui sur la volonté (icchi) est d’abord un mouvement secret et
subtil du cceur. Si dans la voie de P’énergie il revét ’aspect d’un
effort intense’, quoique spontané, dans la voie accélérée de Siva, il
se manifeste comme un élan inné, sans mesure’, jaillissant
imprévisible et puissant vers Siva.



Le Tantrasadbhiva compare le mystique, se précipitant vers
Bhairava qu’il étreint de toutes ses forces, au rapace qui fond sur
sa proie : « Dés que I’oiseau, volant en plein ciel, apercoit sa proie,
aussitét avec son impétuosité native, il la saisit’. » Le yogindra
n’est plus a ce moment qu’élan, acte pur; son moi et ses facultés
anéanties, il ne sait plus rien, ne comprend plus, ne pense plus’. Il
a suffi d’un seul élan pour qu’il oublie subitement et a jamais le
monde entier. Mais que cet élan faiblisse si peu que ce soit, il
retombe au niveau du contingent et laisse échapper la Réalité ®.

Rare est le héros (vira) dont Pamour au dénuement spontané,
libéré de la dualité, rejoint en une fraction de seconde la Cons -

1. Strophe citée par Ksemaraja dans sa glose au M. I du Stav.

2. 1. 5. Toute la voie de Siva est contenue dans ces deux mots. Nest-
ce pas la voie trés breve d’une Sainte Catherine de Génes ? Sur les trois
voies, cf. V. B, Introd., p. 24 sqq.

3. Voir V. B,, M. 149 et notre comm.
4. Nommé prayatna, S. S. v. 11. 2.

5. Udyama, udyantrta désignent un élan, mais est-ce un élan d’amour ?
Oui, d’apres M. M., M. 13 njjabhrdayodyama, élan du cceur suprémement
libre au moment ou les innombrables énergies de Siva fusionnent. Cf. S.
n. I. 6-7 Ksemaraja, commentant ce sttra, précise que cet élan appartient
A qui se voue au service (sevand) de sa propre nature identique a Siva.'®

6. Strophe d’un Tantra perdu citée par S. S. v. II. 2, p. 49.

7. Elan aveugle du barattement (bbramavega) (S. S. v. 1L 3, p. 53, 1. 3)
qui réussit a unifier toutes les énergies du mystique. Ce passage d’un
Agama décrit I'éveil de la kundalini.

8. C’est ce qui arrive dans la voie de I’énergie ou I'adepte doit se
lancer sans répit a 'assaut de la Réalité.

—41—
cience indifférenciée — icchi en son premier ébranlement —
et parvient a s’y maintenir.

Utpaladeva ne se lasse pas de chanter ce prodige de grice :
Pélan est si fort, dit-il, que la Réalité doit infailliblement se révéler,
pas une seconde ne s’écoulant entre ’élan d’amour du fidele et le
don de soi du Seigneur : « Dés qu’ils éprouvent la soif ardente de
Te contempler, de Te réaliser, de T’étreindre étroitement, 6 Tout-
Puissant, leur apparait au moment méme le grand étang frais et
délicieux de Ton adoration! '.» Et ils s’y jettent sans hésiter afin
d’étancher leur soif.

18 [+]



Utpala aspire a un semblable amour : « Quand donc, Seigneur,
mon attachement pour Toi aura-t-il une puissance telle que Tu ne
pourras absolument pas T’évader loin de moi » (IX.7).

Si, dans la voie de I’énergie, le mystique cherche a se perdre
dans I’énergie divine, il veut ici posséder Siva en s’agrippant a lui :
«Hommage a cette convoitise méme qui, adhérant a Toi, me
permet de T’atteindre! >> Plus tard, en pleine possession de
Pamour et devenu maitre en amour, lorsque le feu aura embrasé sa
volonté, le mystique ne sera plus qu’amour a la maniére dont le

bois se transforme en feu.

Si Bhattanirdyana appelle de toutes ses forces la torche
d’amour qui consumera le différencié et dissipera la trame des
tourbillonnantes ténébres (58), Utpala se situe au vif de cette
flamme qui provoque en lui soif insatiable et folie mystique.

Parmi les grands mystiques, la plupart suivent la voie de
Pabsorption amoureuse et quelques-uns seulement s’aventurent
dans la voie de Siva. En regle générale, absorption et élan se
succedent alternativement, formant les marches de la progression
spirituelle. A mesure qu’elle s’affermit, Pabsorption engendre et
accroit P’amour intense, tandis que Pamour, en s’intensifiant,
accroit a son tour ’absorption.

Utpaladeva explique : « Celui qui contemple Siva comme le Soi
de Punivers plein de béatitude se plait en lui seul et devient bient6t
extrémement anxieux de savourer la douceur de son étreinte »
(X.15). Plus il trouve de joie et de ravissement dans ’amour et plus
son désir s’aiguise ; ’amour apaisé qui s’épanouissait avec lenteur
fait soudain place a une volonté briilante : le mystique, torturé par
la longueur de P’attente, se consume de

1. XVIIL. 28. Cf. XX. 19, XV. 13 et XX. 8. Bhatta nous montre aussi
les Bienheureux enflammés du désir d’amour se précipitant vers Dhurjati
(68). Pourquoi vont-ils vers Siva-I'Ascete ? C’est que, comme lui, ils ont
renoncé a tout. Cf. Utpala : <Chez Tes amants, le puissant soulévement
de Ton adoration engendre un résultat immédiat et évident, car ils
éprouvent aussitot un incomparable bonheur | XVII. 20.

2. Stav. 47bis.

—42 —

désir, toutes ses forces concentrées puis fondues dans la
véhémence de Pamour. Dés que ’amrta ’a désaltéré, il se perd en
une absorption plus profonde et plus vaste que celle qu’il avait

nagucre connue. Puis a nouveau, du centre méme de cette nappe
de lumiére, s’élance la flamme dévorante.



Stabilité et agitation de Pamour se compléetent ainsi
nécessairement : la jouissance de ’amour stabilise la pensée'. Mais
si Pagitation de la soif ou de I’ivresse ne secouait les derniers liens
qui rattachent le mystique au monde, ceux-ci ne tomberaient pas®.
D’excitation de Pivresse mene donc a la stabilit¢ de 'immuable
essence’, tout comme la quiétude conduit peu a peu a Pivresse’.

Souvenir constant et vigilance amoureuse

Le mystique, au seuil de la vie spirituelle, commence par
pénétrer en son propre ceeur et, tant qu’il n’y est pas parvenu, il ne
peut garder dans Pesprit le souvenir permanent de Siva et moins
encore épier les mouvements subtils de la grice. Mais qu’est-ce
qu’un amour inapte a se fixer sur Pétre aimé, ne flt-ce que
quelques minutes, et qui se disperse sans cesse loin de lui ? Aussi
Bhattanirdyana implore-t-il Siva, il souhaite ne plus avoir qu’une
tiche a accomplir jusqu’a sa mort : demeurer paisible, maintenant
en Lui seul la fine pointe de son esprit (15).

Ces quelques mots résument les traits essentiels de la véritable
attitude mystique ; celui qui se tient perpétuellement a la pointe
supréme de son esprit sans se laisser entrainer par ses désirs se
repose en Siva; et de cette concentration jaillit soudain la priére
intense et efficace.

Mais pour atteindre a une telle fixité, il faut reposer immobile
dans Pétre aimé : « Cette stabilité (sthiti) en Toi, dit Nardyana a
Siva, transcende la quintessence méme du meilleur des états »
(110), elle écarte en effet tous les obstacles qui séparent de Siva.

La parfaite absorption dans la quiétude du cceur et dans 'oubli
de toute chose comporte déja le silence intérieur, la paix de la
conscience, le sommeil vigilant et Pexpérience de la saveur divine,

1. XVIIL 42.
2. XVIIL 41.

3. Un mystique de I'Islam disait également : « Je n’ai pas cessé de me
fixer, a cause de Ton amour, de me fixer a une place ou les ceeurs sont
égarés. » Ces deux vers traduits et cités par E. Dermenghen, Hermes,
vol. II, juin 1936, furent 'occasion de la mort du mystique Abou'l-hasan
Al Nouri (X° s.) «fou de Dieu». Les ayant entendus au cours d’une
réunion, il entra en extase et se mit 2 errer ¢a et la dans des lieux arides ;
et si grande était son agitation qu’il piétina des roseaux coupés au ras du
sol et mourut de ses blessures.

— 43—
le rasa exquis que décrit le verset suivant (111). Bhatta sait que

toute interférence de sa part ne peut que troubler cette paix et il
s’abandonne a Pceuvre de Siva en qui il reconnait le seul et libre



agent (M. 45), ’essence inconcevable, inaccessible en raison de sa
subtilité et de son infinité '. Ainsi rivé en lui par le lien de ’amour,
a aucun moment, éveillé ou endormi, il ne peut ’oublier.

Lalli s’engage résolument, elle aussi, dans la voie de
Pintériorisation, aprés avoir longtemps poursuivi la vérité hors
d’elle-méme et s’étre épuisée en vain efforts’: « Pleine de désirs
nostalgiques, moi, Lall4, je sortis, errante (en quéte de la Vérité) ;
cherchant et cherchant, je passais (mes) jours et (mes) nuits. Puis
je vis en ma propre demeure un Sage ; ce fut mon heureuse étoile
et mon instant fortuné quand je pris possession de Lui’. »

Renongant aux efforts exténuants, elle fait retour sur soi et
descend dans la subjectivité pure, selon 'unique précepte que lui
avait donné son maitre (sl. 94).

La vigilance impossible a ’homme extraverti devient aisée au
mystique dont P’étre entier, tendu vers Siva et puissamment attiré
par Lui, est dévoré du désir de s’abimer toujours davantage en
Lui : il ne voit bient6t plus que Lui, ne reconnaissant d’autre ceil
que celui qui Le contemple, d’autre voie que celle qui meéne a Lui,
d’autre fruit que celui qui a poussé sur ’arbre miraculeux de sa
parole’.

Unique reméde au défaut de la vision® qui fait percevoir la
dualité 1a ou il n’y a qu’unicité, cette muette vigilance est une
priere ininterrompue, un souvenir ardent qui purifie la pensée
souillée par le torrent de Plillusion’. A son apogée elle se confond
avec la prise de conscience (vimarsa) de notre propre nature et
conduit a une félicité cosmique (jagadinanda): «Siva! dans ce
seul nom qui demeure toujours sur la langue de Tes amants, quel
indicible attrait de tous les objets sensibles ne trouve-t-on pas!»
(1.20). Murmurer le nom de Siva donne la jouissance des sons, des
odeurs, des saveurs répandues dans 'univers.

1.sl. 7. 33. 35. 39. 73-74.

2. Recherche vaine si, dans sa transcendance, Siva dépasse tout ce qui
est 4 la mesure humaine, mais profitable si elle est expression d’un désir
persistant de. Dieu.

3. sl. 3. Cette chance inespérée qui vient avec la rapidité d’un clin
d’ceil est nommée pratibhd, réalisation spontanée, sans maitre, par
intériorisation naturelle. Le Sage (pandii) qu’elle découvre en son ame est
Paramasiva.

4. Stav. 109.



5. Stav. 24. Sur la vigilance (smrti, samsmrti), cf. Stav. 2. 30.36. 81. Nous
y trouvons le zz&r des sufi et la récitation ininterrompue du nom de Jésus
des hésychastes."

6. Stav. 65.

—44 —

Et Lalla dit aussi : « Celui qui sans tréve évoque le nom de Siva
et se rappelle la voie du cygne céleste, qui sans égard au fruit,
purifie son esprit de la dualité, méme si nuit et jour il vaque aux

affaires mondaines, envers lui et lui seul le Maitre des dieux se
montre toujours gracieux ! » (65).

Hamsa', cygne, symbolise le rythme spontané et ininterrompu
du souffle en tout étre, tant que dure sa vie; chant de Siva « qui
pénétre jusque dans le ceeur des bétes » (IV.13), il devient chez le
yogin une respiration extatique en laquelle vibre le souffle bien
intériorisé® qui le méne a Papaisement et 2 la révélation de Siva,
Cygne tres pur, Bhattandrdyana compare son élan a la colonne qui
s’éléve verticalement au centre du corps, ou au tronc d’arbre ou se
reposent les pensées voltigeantes, ces oiseaux’.

L’amour apaisé accomplit ainsi le miracle de faire adhérer a
Siva toute la personne, souffle y compris, en une communion sans
parole et sans pensée. La priére n’est donc nullement une
répétition mécanique du nom de Siva, c’est un jaillissement
spontané du cceur sans préparation ni procédé, issu d’un désir
vigilant, exclusif, qui n’a cure de rien hormis Siva et ne se souvient
que de lui.

Puisque Poubli de soi est la cause du samsdra, nous
comprenons que la souvenance de notre vraie nature joue un réle
essentiel en contrecarrant les agissements de I’ennemi de Siva,
Smara, dont le nom signifie souvenir du monde. Ce souvenir
implique oubli de Dieu, car entre Dieu et le monde un choix
s’impose : il faut oublier I'un si 'on veut se remémorer ’autre, Siva
faisant disparaitre Smara dés qu’il se manifeste.*

Appel intense et élan

Du profond de cette souvenance continue surgit quelquefois
une évocation exceptionnelle et le nom de P’aimé ravira Pamant
hors de lui-méme?®.

Utpaladeva s’étonne : « O Dieu! éminent et extraordinaire est

1. Ham est Iinspiration et sa I'expiration. Sur barnsa, voir ici p. 81 et
Stav. 8. 10,57.

19 [+]



2. Simple épanouissement de la pricre silencieuse sous son aspect de
kundalini qui se dresse droite et raide jusqu’au brabmarandhra, ce souffle
devenu zrdhvakundalini sur le plan cosmique se contracte et s’épanouit en
accord avec le rythme de la &ramamndri. A ce sujet cf. infra, p. 69 et 81.

3. Stav. 7 et 23.

4. Mais dés que l'amour aura envahi le monde, il n’y aura plus
incompatibilité entre Siva et un monde divinisé. Cf. samatd, p. 72 et sqq.

5. Cf. Stav. 82.

— 45 —

le sentiment de gloire qui s’épanouit dans le cceur des Tiens
puisqu’une simple allusion a Toi agit sur eux comme le tonnerre
annonciateur de pluie sur Poiseau citaka et, sans délai, ils
s’identifient a cette gloire » (IV.11). En raison d’une particularité
anatomique cet oiseau, dit-on, ne peut boire que des gouttes de
pluie, et attend ’orage avec une impatience fébrile ; il offre ainsi
Pimage saisissante de ’homme altéré d’absolu et qui se donne
sans réserve a Siva. Le nom divin, proféré ou entendu une seule
fois, posséde d’aprés Nardyana une si grande efficience qu’il
confére 2 lui seul la libération'.

N’objectera-t-on pas que la délivrance est acquise a bien peu
de frais ? En fait le secret de P’efficience réside dans I’élan du désir
qui se montre a nu, a ’instant du nirvikalpa ou Pesprit est englouti,
la dualité non encore construite, et I’étre immobilisé par la
surprise, d’oul le conseil de Saint Augustin : « Dans ’instant méme
o, au mot de vérité, tu es comme saisi par un éclair, demeures-y si
tu peux®. »

Incapable de formuler une priére, son désir s’exhale par une
parole inachevée, incohérente, un cri qui s’échappe de son cceur,
expression d’un prodigieux élan d’amour, car ’absence du Bien-
aimé est devenue intolérable. Ce cri qui contient tout, Utpala en
apprécie la valeur : « Quand donc, Seigneur, le cri jaillissant de moi
sera-t-il assez fort pour que, immédiatement, Ton essence devant
moi fulgure d’évidence?» (IX.19). A ce cri qui ne tolére plus
Pattente, Siva répond nécessairement et a ’instant méme puisque
le seul obstacle a sa manifestation — la dualité — n’est plus.

D’aprés une autre stance® de ce poéte, Pexultation qu’éprouve
le mystique au tout début de P’adoration, alors qu’il y tend
confusément, se change en tremplin pour lui faire franchir d’un
bond les limites du moi et le précipiter en Siva. L’amour a si bien
embrasé son cceur qu’a peine a-t-il pensé a Siva qu’il perd sa
présence d’esprit, abandonne toute mesure et découvre aux
profondeurs du Soi le Soi divin.



Lélan réitéré, toujours neuf dans Pinstant présent, puise sa
force aux sources de I’énergie du Je en une vive prise de
conscience et explique Pefficacité de la souvenance contemplative.

1. sl. 79. Affirmation fréquente dans la littérature religieuse de 'Inde,
de I'Tran et d’Tsraél. Cf. Stav. 24, 67, 79.

2. Lalla, elle aussi (sl. 55), conseille vivement le méme arrét : « Jour et
nuit, comptant chaque souffle, telle tu es, telle il te faut demeurer. » (Yz
thuy chukh ta tynthny ds), c’est-a-dire en toi-méme, recueillie a la jonction
des souffles, au Centre.

3. sk. //XVIL 32.

— 46 —
Mais celle-ci n’est parfaite que si elle réussit a franchir ’abime
douloureux — la dualité — qui sépare le fidéle de Dieu, en le

comblant de félicité : « Que je voudrais Te contempler sans cesse,
moi qui me suis purifié de Pimpureté de la pensée dualisante, en
remplissant d’ambroisie le fossé de ’angoissante séparation 'et qui
ai pulvérisé ’inconciliable ennemi, le doute. »

Par-dela le limité, ’élan d’amour emporte coutumes, normes
morales, idées du bien et du mal *: il n’existe qu’un mal, croire 2 la
limitation en s’identifiant au moi individuel ; il n’y a qu’un bien,
s’unir 2 Siva, le Tout.?

Non sans paradoxe nos poctes se plaisent a glorifier 1a haine,
Pattachement, la passion amoureuse, la convoitise des biens
temporels, ’égotisme, ’orgueil présomptueux, Pillusion excessive,
Pambition et le sentiment du moi et du mien si, par leur intensité
exceptionnelle, ces défauts honnis entre tous permettent de
surmonter les obstacles sur le chemin vers Siva.”

Nairdyana méle la haine a P’attraction en un vivant amour pour
Siva qu’il interpelle ainsi : « Nous Te haissons, nous Te louons... 6
Epoux de la Mere ! » (4).

L’intensité et Pexclusivité d’un sentiment importent plus que sa
nature ; a la tiede dévotion sans élan les poétes du Trika préférent
la haine vivace, obsédante, de Dieu parce qu’elle absorbe I’étre
total. Ils voudraient éprouver pour Siva un amour aussi irrésistible
que la passion amoureuse ou I’avidité * qui, ne tenant compte de
rien pour étancher sa soif immodérée, renverse les obstacles et
secoue les entraves : « Que la passion* avide de jouir de la douceur
ambrosiaque de Ton adoration, &6 Omniprésent, s’accroisse de jour
en jour et fructifie pour moi perpétuellement ! » (XVII.13).

20 [+
21 [+

—_—



Parvenu a ce degré, Pamour n’est plus que soif insatiable : « O
Adorable, d’un cceur uniquement adonné a une seule saveur et
sans égard pour autre chose, ce puissant Seigneur facile a obtenir
et qui repose en chaque étre, m’en désaltérerai-je jamais a mon
entiere satisfaction?» (XII.11). Cette soif peut méme, sans
inconvénient, s’étendre aux choses de ce monde : « Que j’aimerais,
comme les mondains, avoir ardemment soif des objets senso -

1. Kbara nisedha représente tout ce qui est refus de la présence divine :
blessante négation, refoulement, M. XVIIL. 19.

2. Stav. 47.

3. Kima, riga; déja Maitry Upanisad VI. 34 : “Si la pensée d’un étre
humain était fixée sur le brahman comme elle est fixée sur les objets
matériels, qui ne serait délivté du lien?” Trad. A. M. Esnoul
(Maisonneuve).

4. Lampata, convoitise ou concupiscence. Cf. V. 13 : “Je dépose (a Tes
pieds) mon offrande: désir (colére et convoitise), accepte-la et
transforme-la en ambroisie ; puis distribue-la impartialement parmi ceux
qui T"adorent.” Cf. XVII. 47.

— 47 —
riels eux-mémes en lesquels, 6 Seigneur, je ne percevrais que
Ton corps, aussitot disparue la pensée dualisante ! » (VIIL.3).

A c6té de la passion qui draine les forces de ’homme en les
faisant converger vers P’étre aimé, la possession ou le sentiment
d’appartenance — considéré lui aussi comme un sérieux obstacle
a la vie spirituelle — peut par son exclusivité se transformer en
aide précieuse. Utpala espere jouir de la vision béatifique en tous
lieux deés qu’il aura satisfait Siva par Poffrande de son propre
égoisme (abhimina) en faveur du Mien absolu (mamati), la
possession de Siva lui-méme (XVIIIL.12).

Il n’y a pas jusqu’a Pillusion (mdyd) qui ne confere la plus
haute des qualifications lorsqu’elle précipite dans le Soi universel
Pindividu qui se croit identique a I’absolu (72). Mais quel serait
Pétre assez ambitieux pour en tirer profit ? se demande Nardyana
(72). De méme, au moment ou le mystique s’écrie: je suis
identique a Siva, Porgueil émerveillé (smaya), par le transport qu’il
provoque, Parrache a ses limites et lui permet de s’écouler dans
P’abime indifférencié (37).

Utpala reprend la méme idée: «Tu es, Seigneur, le lien
incomparable unissant entre eux tous les orgueils humains.
Puissé-je grice a la plénitude de la douceur de Ton amour
posséder le plus grand d’eux tous!» ! — la croyance en Pidentité
avec Siva.



Mais parmi les causes diverses d’exaltation, ’amour est la plus
puissante parce que ’élan y est particulierement intense?; il exclut
tout ce qui n’est pas Dieu et assure la réalisation de 'Un.

Nous retrouvons ici la contrepartie du paradoxe propre a
PAmour créateur qui exige la différenciation de Paramasiva,
indivisible par essence, en Siva et sakti ou prakasa et vimarsa.
Maintenant, sur la voie du retour vers ’Un, la dualité adorant-
adoré doit faire place a Pidentification : « O Souverain des dieux!
bien que Tu sois adoré constamment des grands (saints), Tu
subsistes sous forme unique d’adorateur. Bien que Tu sois visible
ici-bas, intérieurement et extérieurement, Tu Te révéles toujours
sous Paspect du seul Sujet connaissant ! » (IV. 25).

Et pourtant Utpala ne veut renoncer ni a Pamour ni a
Pidentité : «Tandis que je pénétre en Toi, insondable,
indifférencié, sans-second, omnidévorant, universelle Essence, 6
Seigneur d’UmaA! je voudrais Te célébrer et T’adorer toujouts. » *
Utpaladeva se raccroche a Pamour de Siva pour Umai afin de
pouvoir continuer a

1. IX. 13. Cf. Abhinavagupta: «A Taide de la surestimation
(abhimana) on obtient I'intuition : je suis Siva » T. A. I, M. 215.

2. Nos philosophes ajouteraient que la grace agit directement en lui.

3. sk. //XIII. 20.

— 48 —

aimer. C’est que, a ’opposé de ’amour ordinaire de Dieu qui
comporte dualité, Pabsorption mystique (samdvesa) ' réalise une
union parfaite, car les saints possedent Siva en se perdant en lui et
sont possédés par Siva d’une fagon inconcevable et sans mode
(nirvikalpa). Mais s’ils vivent dans le Sans-second, sous ’empire
de Pivresse, ils voient « double » et se distinguent en quelque sorte
de lui: «Gloire a ceux qu’enivre un vin précieux lorsqu’ils
savourent la liqueur d’amout, 6 Tout-Puissant! Quoique toujours
sans-second, ils T’ont néanmoins comme second.?»

L’ivresse qui brouille au méme titre la vision de la dualité et
celle de 'unité incite un Utpala a prendre une voie médiane entre
le samsara dont la dualité exclut ’amour et le nirvana ou ’identité
régnant seule, 'amour n’a plus qu’a disparaitre : « Comment,
s’exclame-t-il, Pamour en Toi serait-il compatible avec I’état de
libération (moksa)? Il ne brille pas non plus chez le mortel.
(Permets) donc, Eternel, que j’accéde a Pétape de réalisation qui
sied a cet amour.>”

Tandis que Pexpression « amour pour toi'* impliquerait dualité,
celle d" amour en toi», si fréquente chez nos poétes®, désigne



précisément ce stade ou le mystique vit en Dieu, pergoit tout en
lui, est semblable (sama) a lui. Quant a P’identité parfaite, il ne
Patteindra qu’aprés sa mort®.

On trouve un méme souci chez les mystiques chrétiens. Sainte
Catherine de Génes va plus loin encore : « Je ne veux pas, dit-elle,
d’un amour qui soit pour Dieu ni en Dieu; je ne puis souffrir ce
mot de “pour” ni celui de “en”, parce qu’ils impliquent a2 mes yeux
quelque chose qui pourrait étre intermédiaire entre Dieu et moi.
C’est ce que 'amour pur et net ne peut supporter, a cause de sa
souveraine pureté et netteté. Cette pureté et netteté d’amour est
aussi grande que Dieu méme puisqu’il est son étre propre’. »

Et Lalla s’écrie au sortir de Pillumination : « Je ne savais pas
que Tu es moi et que je suis Toi; que ces deux sont unis en Un.
C’est un doute que de se demander “qui suis-je et qui es-Tu®?”

1. Au sens fort du terme, compénétration.
2.sk. //15.
3. sk.//XIX 13.

4. Nos poctes ne I'emploient guére, mais ils ont habituellement
tvadbhafkti, Ton amour, et s’ils ne peuvent lutiliser, “amour en toi”.

5. Utpa. XVI 24-25. Stav. 22.
6. Voir S. S. 111, 42 et comm. (patisamah).

7. Sainte Catherine de Génes, par Pierre Debongnie, Desclée 1960,
p. 63.

8. On peut interpréter différemment ce quatrain, si elle fait allusion a
I’époque de Iignorance précédant I'illumination, sl. 7.

— 49 —
Méme position, semble-t-il, d’un adorateur islamique :

“Ah !” : est-ce moi, est-ce Toi ? Cela ferait deux dieux. Loin de
moi, loin de moi la pensée d’affirmer “deux”! Il y a une ipséité
tienne, au fond de mon néant pour toujours, et mon tout,
pardessus toutes choses, s’équivoque d’un double visage. Ou donc
est Ton essence, hors de moi, pour que j’y voie clair ? Mais déja
mon essence s’é¢lucide, au point qu’elle n’a plus de lieu... Entre
moi et Toi, il y a un “c’est moi” qui me tourmente, Ah ! enléve par
Ton “c’est moi”, mon “c’est moi” d’entre nous deux !» Ce poéme
fut récité par Al-Hallaj en réponse a la question : « Comment est
donc la route qui méne a Dieu ?» — (Il répondit :) « Il n’est de
route qu’entre deux, et ici, avec moi, il n’y a plus personne. » *

Utpaladeva, métaphysicien de I’identité du Soi et de Siva, aspire
cependant a la distinction qui fait place a 'amour ; il rejoint Al-



Hall4j qui chante Pidentité : « J’ai vu mon Seigneur avec P'ceil du
ceeut, et Lui dis « Qui es-Tu ? » Il me dit « Toi! » 2...

\

Si Pamour pour Siva est possible, c’est a cause de Pamour
réciproque de Siva et de son énergie, qui pourtant ne sont pas
distincts 'un de Pautre. Ce probleme, la raison ne peut le résoudre,
mais le mystique en vit simultanément les termes contradictoires,
en se tenant dans la pleine subjectivité (purnahanti), le Tout qui
renferme 2 la fois Punité et la dualité’. Le saint peut ainsi 2 son
gré, durant sa vie ici-bas, se livrer au jeu inhérent a Pamour
contemplatif, a I’élan vers 'Un ou a I’état ineffable qui les
transcende.

Ivresse et folie mystiques

Nous n’avons gueére de documents sur Pivresse et la folie
surnaturelles a ’exception de nombreuses stances d’Utpaladeva
que pour ce motif nous n’hésiterons pas a citer a profusion.

Pourtant la divine folie se rattache a une ancienne tradition ;
Siva lui-méme, Dieu de la vie intense et Dieu de la mort, est
honoré sous le nom d’Unmattabhairava. Son activité déchainée est
souverainement libre et spontanée, comme celle du fou ou de
Pivrogne, ou encore du mystique éperdu d’amour, le terme
unmalla «hors du sens commun» les désignant tous trois
indifféremment.

Les partisans de Bhairava Pimaginent dansant et chantant
sauvagement, sans peur ni contrainte, sur les lieux de crémation,

1. Trad. Massignon, p. 91 et 89.
2.1d., p. 46.

3. D’apres le Samvidullasa, cité par M. M. fin de la p. 78, Paramasiva
est I'indicible, 'Un 2a la saveur unique et sans aucune inertie, duquel
procedent a la fois les théories de la dualité et de Iunicité :
. ..dlasyojjbitam aikarasya mubbayor advaitam dcaksmabe..

— 50 —

ou errant comme un dément, les cheveux en désordre et
couvert de cendres. Le libéré vivant (jivanmukta), d’aprés
Abhinavagupta, vagabonde a Pimage de Siva, sans parole ni
pensée, tel un insensé (unmalia)’.

Bhattaniaridyana et Abhinavagupta ont-ils personnellement
éprouvé cette divine ébriété ? Nous ignorons de quelle maniére ils
vécurent leur amour. Il n’en va pas de méme de Lallesvari dont le
Kasmir a gardé un vivant souvenir. La légende, que nous avons
rapportée, selon laquelle elle allait nue, folle d’amour divin,
s’explique probablement par 'une de ses poésies qu’il faudrait
interpréter de fagon spirituelle; ‘Mon guru, dit-elle, ne m’a



transmis que ce précepte : “du dehors entre en ton ceeur” % Ceci
devint pour moi, Lalld, une loi et un précepte et alors nue je me
mis a danser’ (94). Elle dévoile son cceur, dansant pour 'univers
par le rythme de ses chants et cette danse, nous le verrons,
représente le Soi libéré du corps et des entraves limitantes de la
personnalité.

Comme en témoigne son grand poéme d’amour, Ila
Sivastotravali, Utpaladeva a traversé la phase d’ivresse et de folie et
n’en est peut-&tre jamais entiérement sorti.

Utpaladeva ne cesse de clamer son désir d’ivresse; ne
souhaitant devenir ni un renongant, ni un souverain de 'univers, ni
un libéré, il aspire a étre uniquement ’adorateur de Siva que grise
la douceur du vin d’un amour sans mesure (XV.4). “Quand, dit-il
encore, prendrai-je mon repos en ne nie livrant qu’a ’agrément de
savourer le nectar de Ton amour ?” (IX.18). Une telle ivresse est
due a Pabsorption extasiée en Siva : “Lorsque mes yeux se ferment
complétement au contact de Tes pieds de lotus, comme je voudrais
m’épanouir tout en titubant sous Peffet de Pivresse du vin de Ton
amour ! (V.5). Dans son désir d’ivresse son cceur tremble d’une
impatience frénétique et fébrile (V.21).

Ce désir d’ivresse est-il le signe d’un détachement encore
imparfait ? On ne doit pas en faire grief a Utpala et le considérer
comme un poéte préoccupé de cultiver extase, car ce vin qu’il
veut boire a grands traits est celui de la grice (XIIL.13) et
symbolise la boisson de Pamour divin; ainsi P’ivresse désirée,
capable de lui faire oublier tout ce qui existe ici-bas, est une
ivresse d’amour et non une soif d’extase.

Il n’hésite d’ailleurs pas a renoncer a la trés grande félicité
spirituelle : ‘O Souverain ! ce poison mortel lui-méme que Tu

1.P. S sl 71.

2. andaray : intime. Au quatrain 104, afin de déchirer le voile intime et
ténébreux qui lui cachait le Soi, Lalla s’enivrait du nectar de ses propres
paroles (vdk).

— 51—

consetves au fond de Ta gorge' deviendra pour moi une
éminente ambroisie tandis que, méme si elle m’est offerte (sans

effort de ma part), Pambroisie n’aura pour moi aucun attrait si elle
me sépare de Toi’ (XIII.17).

Ayant une fois gotité au vin généreux de ’amour, son seul désir
est d’en jouir a jamais : “Accorde-moi Ta grice, 6 Adorable ! Alors
ma pensée gisant pour toujours a Tes pieds deviendra comme ivre

et se dissoudra dans une délectation répétée’.”



“Te voit vraiment, dit-il autre part, celui-la seul que Ta vision
fait exulter au plus haut degré” (X.7), car une semblable vision
éveille un amour délirant qui lui fait perdre le sens’.

“Victorieux, ils rient ; méme vaincus, ils rient encore ! Tels sont
ces étres extraordinaires qu’enivre le nectar de Ton amour, 6
Omniprésent ! (XVI.3).

Fous d’amour, rassasiés de félicité jusqu’a DPivresse, “ils
tournent en rond, vacillants, aveuglés par des larmes de joie, le
visage épanoui, ctiant des mots incohérents* comme Utpala et
Lalla dans la vallée kasmirienne :

“L’amour dans le caché, Pamour dans le supréme... Pamour en
Toi, 6 Sambhu! Pamour en Siva; 6 Dieu! Pamour excessif... a
grands cris percants je le proclame ; que mon amour violents ne
soit qu’en Toi seul! © — ‘Je voudrais crier “Siva !”, crier encore,
crier toujours ‘Siva!’ et, plein de fureur, plein de regret hostile a
Pégard du monde, rire et pleurer (de joie) dans Pivresse de
Pamour !’ (XVI.7).

Ce cri n’est plus ici la répétition du nom de Siva ni le cri d’appel
angoissé, ni ce cri irrésistible du cceur auquel Siva répond aussit6t.
Il ne nait pas d’un manque, mais d’une surabondance’ et semble
inexplicable. Les bhakta a ce stade n’éprouvent plus ni la
souffrance ni le besoin de posséder Siva puisqu’ils ’ont reconnu
comme leur propre Soi; et pourtant, de Pextérieur, on les entend
pousser le cri extraordinaire “Siva, Siva !” (XX.15).

Une telle ivresse les conduit a s’abandonner sans réserve a la

1. Pour sauver I'univers, Siva absorba ce poison, agonie des mondes
terrifiés”, baratté dans 'océan de lait ; sa gorge en demeura noire (XIV.
3)

2. Prasida bhagavan yena tvatpade patitam sadi |

mano me tattadasvidya ksived iva galed iva //1V. 9.

3. Celui qui peut parler froidement et raisonnablement de son
expérience mystique n’a rien vu, rien éprouvé.

4.1X. 16 et XII. 4.

5. Tivra, incisif, aigu et pénétrant comme une flamme.

6. Sur Pexpression « en Toi» au lieu de « pour Toi» voir I'explication,
p- 48, cf. XVI 24-25.

7. 1ls n’ont plus besoin de rien, car, identifiés a Siva, ils jouissent de la
plus haute félicité.

- 52 —



volonté divine dans laquelle ils vont puiser P’élan qui les
arrachera aux limites de Pego : « Puisque je T’ai atteint, 6 Maitre,
Toi dont I’éclat m’éblouit, ah! je rugis et je danse, toutes mes
ambitions satisfaites ! » (I11.11).

« Transports sauvages et irréfrénés de la danse» (V.2), rires
inspirés par une joie inépuisable, voila ce qui brise les entraves, en
secouant avec violence la conscience limitée du corps grossier et
du corps subtil . Aussitot les liens tombés, a Pivresse engendrée
par la découverte du Soi, succéde une ivresse d’ordre cosmique,
stupeur indescriptible qui force Utpaladeva a témoigner : « Je suis
hvara méme, je suis beau, je suis savant, je suis fortuné! Qui
d’autre est semblable 2 moi en ce monde ? Une si haute opinion de
soi ne sied qu’a ’homme éperdument épris de Toi » (XIIL.4).

1. Selon la glose de Ksemaréja au M. V. 18.
—53 —



IV, SIVA, ASCETE

«Salut a Toi, Conscience, a I'Unique qui porte la guirlande de
cranes ! » II. 11.

L’ascéte supréme nommé Kapardin!, aux cheveux enroulés en
coquille, ou encore Kapdlin, avec un serpent comme cordon sacré
et tenant le feu (agni) dans la paume de sa main, par ses bonds
rythmés anime et fait tressauter la guirlande de crines qui mime a
son cou la féte de la danse cosmique (XX.2). Sous cet aspect il
symbolise la Conscience universelle (bhairava) qui préte
mouvement et vie aux individus privés de vie et de conscience
propres. C’est elle qui hante le cimetiere immense de l’univers,
buvant dans un crine la liqueur enivrante qui a la saveur du
cosmos?; elle aussi, ce feu du sacrifice (homa-bhairava)® auquel on
jette Punivers différencié en oblation, feu de I’ascése spirituelle
“dont la splendeur purifiante est recouverte des grandes cendres
de (Punivers) qu’elle consume” (II.2).

Siva, ascéte primordial couvert de cendres, errant solitaire sur
les lieux arides de crémation et dans les solitudes désertiques, est
Pimage archétype du yogin ; porteur du feu destructeur, il piétine
au cours de sa danse sauvage (tdndava) les liens et les impuretés
du mystique et change le cceur ou s’insinue sa flamme en un
véritable désert, sans connaissances distinctes, sans plaisirs
sensibles ni volonté propre.

Pourtant ces grands renongants que sont les sivaites kasmiriens
s’opposent aux ascétes et muni qui cherchent a imiter Siva, mais
ne parviennent pas a le découvrir malgré les tourments dont ils
affligent leur corps (11,24). Utpaladeva ironise a ce sujet ; C’est

1. Ou encore Dhurjati dont les tresses forment un chignon, coiffure
de l'ascéte Sivaite.

2. P S. M. 79-80.

3. Sur la Conscience identique au Feu et I'oblation sacrificielle, cf.
V.B,M. 149 et P. S. 68, 76.

4. Voir a ce sujet Gopinath Rao, op. cit., vol. I I, p. 230.

—54 —

pour s’amuser, dit-il, que Siva a trompé I’ignorant en revétant le
déguisement de Pascéte’ (XIV.9).

Le véritable renoncement qu’exige la nuit mystique doit étre en
effet purement intérieur; c’est la mort totale a soi-méme, la
renonciation au contingent et au distinct, a la jouissance comme a



la douleur, a la connaissance, a Peffort personnel, aux pouvoirs
surnaturels, a Pillumination et méme a la félicité et a P'amour
mystiques s’ils s’accompagnent de la moindre limitation. Un tel
détachement ne peut étre acquis qu’en concentrant son attention
sur Siva unique et permanent, car c’est de ’attachement exclusif a
Siva que découle Poubli complet de soi; si bien que cette ascése
d’amour consiste moins a se détourner de Punivers qu’a posséder
Dieu. Les ascétes renoncent spontanément a tout parce qu’ils
n’ont soif que de lui seul. Le don généreux de soi va jusqu’a
Pimmolation : un Bhatta (11) ou un Utpala marche au sacrifice en
s’offrant au feu de la Conscience indifférenciée : sa flamme
purificatrice fait de lui un simple instrumente qui, se consumant,
témoigne de la toute-puissance divine. Désormais Siva seul régne
et opére en lui. Devenu esclave de Siva, il ne dispose plus de lui-
méme; sans volonté propre, perdu dans la volonté infinie, il
s’efface devant Dieu en reconnaissant son néant. Lalla dit: «
L’impureté de ma pensée s’envola comme la poussi¢re d’un miroir
et ma réputation, aupres des gens, grandit. Quand je Le
contemplai et (sus) qu’ll était prés de moi, je vis que tout était Lui
et que je n’étais rien » (31).

Utpaladeva commence son traité philosophique en faisant
allusion a son identité avec Siva par ces mots : « Ayant en quelque
sorte réalisé mon esclavage a ’égard du Seigneur... » 3 Dans sa
Sivastotravali il exprime maintes fois le souhait de devenir Pesclave
de Siva toujours aux aguets pour le servir (IV.3). « Si, dit-il encore,
je n’avais pas savouré avec un profond respect et sans interruption
la liqueur dont la saveur est P'union indifférenciée a Toi, je ne
serais pas digne de subir Ton esclavage ici-bas, ne fiit-ce qu’un
instant » (IV.18). Dans cette humilité, que doit-on le plus

1. La mortification de ces ascetes est vaine parce qu’ils manquent
d’amour. Pleins d’orgueil, ils ne comptent que sur leurs propres efforts
au lieu de s’en remettre a la grace. D’autre part leur ascese n’a d’autre but
que de maitriser leur corps, leur pensée ou lunivers, tandis que le
dénuement mystique n’est pas une fin par lui-méme, mais un simple rejet,
spontané d’ailleurs, de ce qui entrave I’élan vers Siva. Cf. Bhatta, sl. 19 sur
Siva, ascéte sans désit, qui comble les désirs, 42, 51, 63.

2. Yantra. « Au moment méme ou le nirvikalpa lui est dévoilé,... le
saint est délivré a I’endroit méme, et il demeure semblable a une machine
(lire yantra).» Vers de la Ratnamala, M. M. 66 : Yasmin kdile tu gurnnia
nirvikalpam prabhisitam tadaiva kila mukto'san yantra tisthati kevalam/ /p. 173.

3. Kathamcid dsidya mabesvarasya dasya... 1. P. 1. 1., p. 5
— 55—



admirer de la dépendance ou du dénuement, car, pour étre
esclave, il faut ne plus s’appartenir et c’est en un tel esclavage
qu’Utpala met son honneur et sa gloire : bien qu’occupé aux
affaires de ce monde, seul je suis indépendant, dit-il fiecrement a
Tsa, le libre souverain de I’univers, mais que toujours je dépende
de mon amour pour Toi... (XVIL.27).

Celui-la seul est puissant qui porte au front Pembléme de la
prosternation, la poussiére des pieds divins'; le seul vraiment libre,
Pesclave de Siva ?: « Parmi les dieux, les sages et les hommes, dans
ce triple univers privé de liberté, seuls sont libres ceux qui pour
subsister dépendent de Toi, 6 Etre libre ! » (II1.2). Ils vivent en lui
et non plus en eux-mémes. Utpala dit encore : « Ceux qui ont
vaincu le monde et sont Tes esclaves, 6 Omniprésent ! doivent étre
vénérés par 'univers. La mer orageuse de la transmigration elle-
méme n’est plus pour eux qu’un vaste lac ou ils se jouent.»
(I11.15). Echo que Pon discerne chez un Mandsour : «... Et qui
jenviais, m’a envié, moi que voici maitre des créatures, maintenant
que Tu es mon Maitre » 39).

Le Soi, libéré de ses limitations par sa fusion a la volonté
absolue, a recouvré sa nature infinie et omnipotente.

Selon la loi du renoncement qui régit la vie mystique, seul peut
devenir souverain celui qui, a 'image de Siva, fait don de lui-
méme : «Gloire a Toi, Seigneur, Maitre de l'univers, qui vas
jusqu’a donner Ton Soi*'» dit Utpala. Ce don s’entend, sur le plan
cosmique, quand Siva fait de son Soi 'univers, mais il y a don de
grice lorsque, le premier, il pénétre dans le cceur et s’unit a lui par
une emprise d’amour.

Quelques exemples choisis chez nos poctes éclaireront 1’idée
qu’ils se faisaient du renoncement : indifférence a la vie et a la
mort, 2 ’honneur et au déshonneur, a la nourriture et aux diverses
modalités de la vie.

Lalla est prolixe a ce sujet : « Si quelqu’un meurt, cela ne m’est
rien et si je meurs, cela ne lui est rien. Si je meurs, c’est bien et
bien encore si je vis longtemps » (8). « N’aie de vétement que pour
te protéger du froid. Ne mange que pour apaiser ta faim. O
pensée, consacre-toi au discernement du Soi et du supréme. Quant
a ton corps, considére-le comme nourtiture des corbeaux®. »

1. X. 23. Cf. Stav. 94,1 es fronts étincelants qui ne s’inclinent pas et
103 : « ’orgueil de ne dépendre que de Toi !

2. Cf. Lalla, M. 43. Stav. 73 et 75. Le saint, dans I'ignorance, mais par
amout, se conforme d’abord a la volonté de Siva ; ensuite il la fait sienne
en toute lucidité d’esprit et de cceur, enfin il s’identifie a elle.



3. Jayatmadinaparyantavisvesvara mabesvara 11 XIV. 12.

4. Sl. 28. Cf. Utpala XVIILI. 4.

- 56—

... « Le monde matériel s’est flétri en moi; du feu de ’amour
jai consumé mon cceur comme un homme grille le grain. Cest
alors que j’ai trouvé Siva'. », — « Qu’on me couvre d’injures, qu’on
me blime ou qu’on m’adore en m’offrant des fleurs avec sincérité,
tout cela ne me touche méme pas®! »

Dans Punion a Siva ses activités sont suspendues et Lalla
s’adresse ainsi a elle-méme : “Tu étais autrefois un cygne et
maintenant tu es muette. Quelqu’un, je ne sais qui, s’est enfui, te
dérobant un je ne sais quoi. Dés que le moulin a cessé de tourner,
(la paille) a obstrué Porifice et le meunier s’est enfui avec le grain”
(86).

Le moulin de la connaissance ne fonctionne plus des qu’elle a
reconnu l’identité de Siva avec le Soi. Le divin meunier a emporté
le grain moulu et désormais elle restera silencieuse.

Elle conseille donc : « Connaissant, sois ignorant ; voyant, sois
aveugle®’ entendant, sois muet. En toutes choses demeure tel un
roc. Quoi qu’on te dise, réponds de méme*. Voici la vraie pratique
pour connaitre la Réalité » (M. 20).

Al-Hall4j disait de méme : « ... Aveugle, je suis voyant ; simple
d’esprit, je suis sagace, et ces expressions miennes, si j’y tiens,
peuvent s’intervertir’. »

Celui qui aime s’anéantit jusqu’a la mort du moi: « Meurs
méme avant que de mourir ; alors quand la mort viendra, honneur
a toi’!» Et, aprés avoir atteint son but (Paramasiva): “Que
m’importe maintenant (Pexistence), car bien que vivante encore,
j’y serai comme morte” (68).

1. 25. Cf. sl 69.

2. sl. 21. L’homme qui a recu 'empreinte indélébile et extraordinaire
vit une vie toute intérieure, cachée au public. Utp. XII. 3.

3. Text. borgne.

4. Ou : Ecoute sans écoutet, sans conservet en ton esprit de traces.
5. Op. cit, p. 17.

6. D’apres un dicton attribué a Lalla.

—57 —






V. SIVARATRI, LA NUIT MYSTIQUE

(Siva indifférencié et ineffable)

«Lumiére de toutes les lumiéres, ténébres de toutes les ténébres ! A
ces lumieres et a ces ténebres, Clarté sans égale, hommage !»
(Abhinavagupta) '

Siva renferme les lumiéres et les ombres dans une clarté
incomparable. S’il est sans maniére d’€tre, « troisiéme merveille
au-dela de lexistence et de la non-existence » (111,1), libre de
qualification?, Dieu extraordinaire dont le signe distinctif est de
n’en point avoir (11,6), on comprend que le mystique accéde a « ...
Pineffable Nuit, 1a ou il n’est plus question de voyage, ni d’étape »,
selon la belle parole d’Al-Hallaj®. Cette nuit, Utpaladeva Pappelle
de ses veeux ardents : “Que régne souveraine cette indicible Nuit
de Siva dont Pessence radieuse répand son propre éclat. Cest en
elle que lune et soleil ainsi que toutes les autres (dualités)
pénétrent en se couchant” *.

La nuit de P'indifférenciation — clarté sans ombre du Seigneur
qui remplace le jour de lillusion — n’est qu’un aspect du
dénuement qui meéne a 'indétermination finale (nirvikalpa).

De la nuit de liesse, nuit comblée de I’ineffable Paramasiva,
dans laquelle le héros parvenu au terme de son ascension danse
avec les Vetila, nous ne saurions rien dire, puisqu’elle défie toute
description et qu’aucune notion n’y trouve accés. Par contre nous
pouvons dégager les traits majeurs de la nuit obscure de
Panéantissement qui est une attitude de ’Ame enfoncée dans la vie
secrete du Soi ; celle-ci progresse dans le silence et la vacuité, a la
mystérieuse clarté de la seule lumiére de IPamour, sans
comprendre, bien que fortifiée par une nourriture cachée et
subtile. Quelque chose qu’elle ignore lui fait désirer elle ne sait
quoi,

1. Laghuvrtti I. I. Stance d’introduction.

2. Stav. 97.

3. Le Diwan, p. 84.

4. Yatra so'stamayam eti vivasvams candramal) prabhrtibhib saba sarvaib /

kd'pi 54 viyajate svardtrib svaprabbaprasarabbdsvararipa // IV. 22.

5. Voir sl. XX. 20, cité p. 66.

—58 —

sans qu’elle sache comment : « D’'une maniére que je n’ai pas
connue, dit Utpala, j’ai acquis le nectar de Ton amour,



qu’auparavant je ne connaissais pas. Puisse-t-il a présent, de la
méme maniére, me nourrir, & Souverain ! 1»

Cette nuit s’étend aux diverses facultés qui perdent leur
fonctionnement dualiste : nuit de la volonté ou le mystique brile
du feu de Pamour avant de jouir de Pillumination; nuit
douloureuse, nous allons le voir, parce que si Siva se dévoile de
temps a autre, il se cache longuement; nuit de la pensée, car
Pamour déverse une connaissance entiérement nouvelle, pleine de
saveur et de délicatesse, qui remplace peu a peu la connaissance
différenciée et factice des sens et de entendement. Les facultés
sont suspendues, les occupations extérieures interrompues tandis
que les prestiges de la mayi s’effacent.

Alors, dans cette nuit profonde et apaisée, ’agitation de ’esprit
s’étant calmée, le saint s’abime en Siva. Utpaladeva décrit en
quelques mots cette nuit du ceeur que Ksemarija assimile a une

fusion mutuelle de ’dme en Siva et de Siva dans ’Ame (samdvesa)
2

«Lamant T’adore perpétuellement, Seigneur, dans ’état de la
nuit de Siva ou il n’y a pas le moindre signe de lumiere et ou
Punivers entier est profondément assoupi’. »

Qu’il dorme ou qu’il veille, Pamant connait le sommeil vigilant
(yoganidra) * de Pamour qui le ménera jusqu’au nirvikalpa. Par
Pardeur de la volonté la pensée est comme endormie, endormie au
monde, Pétre entier reposant dans la quiétude de P’amour. Et ce
sommeil ne concerne pas seulement Pentendement, il s’étend
jusqu’au cceur; car, de méme que Pesprit se dépouille de ses
concepts et de ses images en s’absorbant dans l'indifférencié pour
ne laisser subsister que la pure conscience sans états, le ceeur doit
se vider de tout ce qui n’est pas Siva : souvenir, dévotion sensible,
délices spirituelles, afin que seul demeure le sentiment nu de Siva.
Telle est, pour le ceeur aimant, la véritable asceése mystique.

Si Utpaladeva a surtout recours au symbolisme nocturne,
1. sk. //XVL 5.

2.sk. //com. IV 22.

3. sk. //XV. 18. Voir comm.

4. Notons qu’Uma est « grand sommeil mystique mahdnidri » dans la
mythologie indienne. Ksemarija (Spandanirnaya III. 1-2) définit ce
sommeil (yoganidra) comme le sommeil vigilant d’un yogin qui désire
ardemment Siva et demeure sans discontinuer en une attitude recueillie.
Afin d’illustrer ce sommeil mystique, il cite V. B., sl. 79 et 99.

—59 —



Narayana, comme nous ’avons vu, utilise ’image de la caverne
secréte du ceeur (SL 12), lieu de naissance de I'univers mais aussi
de la prise de conscience émerveillée (camatkara) de soi '. De 1a
vient sa nature ambigué, puisqu’elle est a la fois caverne de
Pillusion et caverne de la Conscience absolue. Parce que mémoire,
volonté, entendement et sens sont obscurcis par Pillusion et ses
tendances inconscientes dont il faut les purifier, cette caverne est
ténébreuse, mais c’est celle aussi de la Conscience (Bhagavati)
secrete, parce qu’elle n’est pas connue et que la triade de sujet
connaissant, objet et connaissance se dissimule sous la grandeur
de Pindifférenciation %

Dés que la Lumiére resplendissante de Siva y pénetre, la
caverne insondable de Pillusion qui ne peut étre remplie que par
Pinfini, (Siva en tant que Vibhu), apparait en sa réalité comme la
caverne de I’énergie autonome.

Au symbole de la nuit, dont elle se sert quelquefois pour
exprimer son exigence de total dépouillement, Lalla préfére celui
du vide ou Pon ne s’appuie sur rien. Elle accede a I’ineffable
Paramasiva par une trajectoire de dépassement en allant d’un vide
en un vide toujours plus parfait jusqu’a ’indifférenciation totale.

«Il n’y a la ni parole ni pensée. Il n’y a la ni immanent ni
transcendant. Il n’est nul accés 2 ce silence scellé’. Il n’y a place ni
pour Siva ni pour son énergie. S’il reste quelque chose, voici ce que
la doctrine enseigne » (2).

Les ténebres accompagnent ce silence trés secret et inviolable :
“Quand le soleil (la connaissance) disparut, alors le clair de lune
(Ie sujet conscient) se montra. Quand la lune disparut, seule la
pensée demeura. Quand la pensée disparut, alors rien ne demeura.
Ou donc terre, ciel, éther, tous, s’en allérent-ils ?” (9).

Aussit6t soleil et lune* couchés, Lalla devient le cygne qui fait
entendre son chant mélodieux et qui vogue dans la nuit,
lentement, sur ’étendue sans borne des eaux®.

Procédant d’absorption en absorption toujours plus simple
jusqu’a Pessence fondamentale, elle souhaite encore que les traités
religieux s’évanouissent devant la formule mystique (mantra) et
qu’a la disparition de cette derniére, la pensée seule demeure :

1. Voir comm. d’Abhinavagupta P. T. p. 55, L 2.

2. Idem, p. 53, 1. 4. Sur la caverne de mdyi et de I’énergie trés pure,
voir le commentaire au sl. 1 « ezadgubyarn mahdagubyam... », p. 53-56.

3. Ce silence intérieur est vide en tant qu’oubli parfait de soi et du
monde..



4. Souffles inspiré et expiré, sujet et objet, toutes formes de dualité
ou de couples antinomiques.

5. Sur le cygne (bamsa), souffle central, cf. p. 104 et sur son chant,

pp. 44, 59.

- 60 —

Quand, a son tour, la pensée s’évanouit, plus rien ne subsiste et
le vide se perd dans le vide'.

Elle résume cette méme expérience en un quatrain : “Lorsque,
a Paide de pratiques réitérées, ’épanouissement du cosmos réussit
a se dissoudre dans le vide et que le qualifié¢ s’absorbe a Pintérieur
du vide atmosphérique (gagana), lorsque ce vide méme se fond
(comme une éclaboussure dans Peau), seul, le Bien (anamdya)
demeure. La véritable doctrine consiste précisément en cela, 6
brahmin !” (1).

L’essence la plus profonde des choses n’assume aucune forme
et c’est pourquoi le vide se perd dans le Vide hors de toute pensée ;
Lalla n’admet pas un vide face a un autre vide, mais une vacuité
totale impliquant une liberté absolue®.

Nuit douloureuse

I n'y a pas d’aurore sans une nuit préalable. Clest
probablement le sens qu’il faut donner aux paroles d’Al-Hall3j : «
L’aurore du bien-aimé s’est levée, de nuit ; elle resplendit, et n’aura
pas de couchant® »

La sombre nuit qui accompagne la progression du mystique
jusqu’a Pillumination differe selon Pétape et le degré d’amour. Si
elle s’achéve pour celui qui a réalisé son identité avec Siva en une
nuit de liesse, elle parait tant6t douce et tant6t cruelle selon les
moments du parcours. Le mystique avance a titons, désorienté,
privé de la présence divine, aprés avoir longtemps connu le
bonheur de sa possession: «Bien que Ton essence de grande
Lumiére soit permanente et de toutes parts évidente, Souverain,
pourquoi donc m’y acheminé-je dans les ténébres ? » (X.21).

Ce qui est obscurité pour ’entendement devient amertume et
aridité pour le cceur « Pour nous qui nous complaisons en Toi.

1. I. 11. On trouve ce refrain a plusieurs quatrains 30, 69. D’autres
stances de Lalla célebrent la nuit (22) : le jour s’éteindra et la Nuit
viendra (nuit qui est la défaite du monde multiple et varié) ; la surface de
la terre s’étendra jusqu’au ciel (ciel et terre se confondent dans la nuit de
lindifférenciation) puis, a la nouvelle lune, la lune ne fera qu’une
bouchée du démon de I’éclipse ; I'lllumination du Soi dans la pensée est
’adoration véritable de Siva. La nouvelle lune figure ici le Sujet conscient



qui se révele, tandis que le clair de lune représente le monde illuminé et
transfiguré au sortir de la nuit totale ; la clarté lunaire est faible si on la
compare au jour illusoire de la différenciation. En cette nuit silencieuse
tout est apaisé et indistinct.

2. A-t-on conscience de cette vacuité? Oui, une conscience
indifférenciée (nir-vikalpa), mais en quelque sorte subtilement déterminée
(pur vimarsa), bien qu’exempte de conscience a double pole (vikalpa) qui
opposerait un vide objectif a un vide subjectif.

3. Op. cit., p. 45, vers 1.
— 61—
il n’y a nulle douleur ni au commencement, ni au milieu, ni a la

fin. Néanmoins, Seigneur, c’est elle qui nous fait défaillir!
explique-nous comment ! » (XX.13).

Il n’existe pas en effet de plus grande souffrance que celle de
Pamour mystique ; auprés d’elle toute autre douleur s’efface. Mais
cet indicible tourment est cher a ’amant : « Seigneur, la douleur
que jéprouve a cause de Toi supprime toute douleur et mon
angoisse devant Toi exclut de mon idme toute angoisse », dit un
docteur de la synagogue, Bahya Ibn Paqtida'.

Utpaladeva définit briévement « d’aprés sa propre expérience’»
ce qu’est la souffrance : « Si méme un seul instant je suis séparé de
Toi, & Souverain, aussitét je me consume de tourments. Reste
donc toujours visible ! » (VI.1).

La séparation qui s’étend dans P’infini des dges a produit pour
qui n’a su discerner 'unicité divine (advaydprathana) les blessures
inguérissables du cceur (VIIL.8): « Quand donc Ton essence,
Seigneur, qui se révéle a Pinstant précis ou Pon médite sur elle’,
remplira-t-elle 2 jamais du flot de sa supréme ambroisie les trés
anciennes plaies' creusées par (mon) ignorance de la vraie
libération®. »

Ne connaissent vraiment la souffrance que les mystiques
habitués a ’extase et dont le ceeur déborde d’amour : « Eux seuls
jouissent, eux seuls souffrent, eux seuls voient la beauté de
Punivers. » Pour eux nuit et douleur sont fécondes et chargées de
sens, par contraste avec la douleur dispersée et agitée du samsdra
dont Phomme ordinaire ne tire aucun profit : « L’expérience de la
souffrance, elle aussi, dit encore Utpaladeva, vaut la peine d’étre
tentée par ceux qui T’aiment et dont la conscience faite de Ta
clarté lunaite est comme toute adoucie de nectar» (XVI.11). Ce
clair de lune figure ici, d’aprés la glose, I’énergie qui répand sa
fraiche ambroisie d’amour.



Etapes douloureuses et purificatrices de Ia montée

La souffrance s’approfondit a mesure que le mystique
progresse. Au début il s’afflige de ses propres imperfections et de
sa faiblesse naturelle. De fagon imagée, Lalld décrit les difficultés
qui s’élevent sur la voie : « Moi, Lalli, je sortis dans Pespoir de
m’épanouir

1. Introduction anx devoirs des caurs, p. 474, trad. de A. Chouraqui. Patis.
L’auteur vivait au XI¢ siecle.

2. “La douleur est séparation d’avec Toi, et le bonheur union a Toi.”
XIII 1.

3. Dhydta au sens de contemplé mystiquement.
4. Vivarana, fissures, plaies béantes.

5. La non-séparation d’avec Siva. XIX. 7.

62 —

comme la fleur de cotonnier. Le batteur et le cardeur me
donneérent maints coups violents et la fileuse avec son rouet fit de
moi un fil de la vierge. Suspendue dans Patelier du tisserand, je fus
fort mal traitée. Puis le laveur me frappa contre une pierre et me
frictionna durement avec de la terre a foulon et du savon ; enfin le
tailleur me découpa en morceaux a Paide de ses ciseaux. C’est
alors que moi, Lall4, j’obtins la voie supréme » (102-103).

Lallid constate sa propre misére, d’elle-méme elle ne fait rien,
ne peut rien ou, si elle veut agir, ses efforts se révelent inutiles :
« C’est a Paide d’une corde aux brins détordus que je hile une
barque sur lPocéan. Ah! mon Dieu m’entendra-t-Il? Me
transportera-t-Il sur Pautre rive? Comme de Peau dans des
gobelets d’argile crue, lentement, je m’éparpille. Mon dme est un
tourbillon. Comme je voudrais atteindre ma demeure ! » (106).

Dans sa Stuti Kusumaifjali, Jagadar a recours a une
comparaison similaire : « O Seigneur, je suis monté dans la barque
de mon corps afin de traverser ’océan du devenir (samsara). Il m’a
fallu attendre si longtemps avant de découvrir le nautonier. Ce
nautonier, c’est Toi, toujours miséricordieux a mon égard.
Désormais j’ai pleine confiance, j’atteindrai la rive opposée. Mais
si, au lieu de traverser, je sombre dans ’océan du devenir, a qui en
imputer la faute, dis-le-moi, Seigneur ? » (XI.32).

De son c6té Utpaladeva s’étonne : Siva s’est révélé a lui et
pourtant le lien qui continue a enchainer le Soi au corps ne
desserre pas ses nceuds d’un pouce'. Il déplore Pimpureté
intérieure et si subtile, due a la non-révélation du Dieu, qui ne



permet pas a la pure essence lumineuse de se manifester (XIII.2).
Il prie encore, accablé de sa licheté : « Fais-moi pénétrer de force,
Seigneur, dans ma proptre demeure.””

Il sent son cceur douloureusement tiraillé entre deux attitudes
incompatibles, 'une tendant vers les joies sensibles, 'autre vers
Pabsorption fervente en Siva (V.20).

Plus tard, bien qu’il ait refusé a ses facultés leurs satisfactions
naturelles, il n’en est pas pour autant capable de demeurer
fermement en lui-méme et de s’anéantir en Dieu; de nouvelles
craintes le tourmentent : « Je me détourne, dit-il, des plaisirs du
monde dés que je suis aspergé d’une goutte d’ambroisie de Ton
union, mais cela est si rare et la goutte si infime ! Ne vais-je pas
(désormais) étre privé des deux a la fois ? » (VIIL.9).

Lalla connaissait un semblable découragement lorsque, privée
de la douceur de Pextase, elle ne vivait ni en elle-méme ni en

1. Ou treés brievement 1V. 24,
2.sk. V. 1.
- 63 --

Siva: «Le nceud qui maintient la corde de mon fardeau de
sucre candi s’est desserré sur mon (épaule) ; ma tiche journaliére
va de travers. La parole de mon maitre est tombée sur moi comme
une meurtrissure. Mon troupeau ' a perdu son berger. Comment
réussirai-je ?» (108). Lalli exhale ainsi la douleur de I’Ame
suspendue dans le vide entre deux mondes, celui qu’elle vient de
quitter et celui dont elle n’a pas encore franchi le seuil, mais dont
le vantail s’est entr’ouvert pour se refermer aussitot. Elle porte le
poids de Pillusion, apparemment douce — sucre candi — mais son
entrée dans la vie mystique ayant reliché le nceud de la corde qui
le retenait sur son dos, le fardeau parait plus lourd et la corde la
blesse. Les douceurs de la vie ne sont plus qu’une charge qui
Paccable. A ce poids du monde s’ajoute la perte du berger, Siva. Il
lui est donc difficile de suivre la parole de son maitre : « se retirer
en elle-méme?», incapacité qui lui cause une intolérable anxiété>.

Utpaladeva fait entendre une plainte analogue : « Pourquoi la
pensée de Ton esclave s’égare-t-elle sur le mauvais chemin, évitant
Pintuition de son identité avec Toi, (tout en sachant) qu’il n’existe
ici-bas nulle autre gloire, nulle autre.joie ? » (IV.17).

Angoisse de la possession et affres du désir

A un stade plus avancé de son ascension le mystique subit
d’autres épreuves dévastatrices du moi au cours de sa quéte
ardente, mais obscure a la recherche d’une Réalité qui lui
échappe : «Ce monde effroyable a pour ainsi dire pris fin et



Pimpureté compacte de ma pensée s’est évanouie, dit Utpala,
néanmoins il n’apparait pas le moindre interstice au panneau de la
porte verrouillée de Ta forteresse » (IV.15).

Lalla, elle aussi, en vue d’acquérir le gain supréme et apres
avoir tout perdu, accéde a la nuit de la non-connaissance : « Moi,
Lalla, je m’épuisais, Le cherchant encore et encore. Je luttais
contre mes golits et tout ce que ma langue désirait je le lui
refusais. Je commencai a Le contempler par sa grice, mais hélas !
je vis des verrous a sa porte.» Elle demeure la simplement,
tranquille, résignée a son impuissance, et la stabilité de son désir
la conduit' au but : « Méme alors le désir s’implanta fixement en
moi et 1a mé&me ou j’étais je Le contemplai. » (48).

Entre la vision fugitive et la fermeté d’un désir constant, bien

1. Ce troupeau désigne les sens et les tendances diverses de sa
personne qui errent sans guide.

2. Voir sl. 94, cité infra, p. 50. et sl. 15 du Stav. Cf. p. 43.

3. Voir explication du traducteur.

- 64 —

des obstacles s’interposent, les uns dus aux imperfections de
Phomme, les autres 2 ’abandon ou Siva le laisse': il aspire de
toutes ses forces a la radieuse Beauté entrevue, mais, au moment
de s’en saisir, il reldche son étreinte et celle-ci se dérobe, d’ou la
plainte d’Utpala « Et si maintenant mon esprit, bien que soulevé

d’ardeur (udyoga), n’approche pas méme de I’Essence du Soi,
alors, hélas ! je meurs ! » (XVIIL.3).

Utpala connut aussi un abandon d’autant plus amer’ que
Punion fut plus douce et plus prolongée: «Puisque Tu T’es
approché du champ de ma vision, Seigneur, pourquoi T’¢loignes-
Tu de moi, Ton esclave ? Ne Te fais-Tu pas voir a tout étre vivant
ici-bas Pespace d’un instant ? » (XIL.16). Il arrive en effet a Siva de
se manifester trés briévement au moment d’émotions intenses,
peur, colére, passion’. Ainsi tant qu’il ne se montrera pas de fagon
continue a Utpala, il n’aura vraiment rien fait en sa faveur. Le
pocte reproche a Siva son illogisme : « Il ne peut y avoir une chose
en Ton cceur, une autre en Ta parole, une autre encore en Tes
actions, 6 Sambhu! Si Tu es la vérité méme, n’adopte qu’une seule
maniére d’agir : grice ou disgrice®. »

Lorsque le mystique a eu la révélation foudroyante du Soi, qu’il
n’a plus aucun doute et s’attache a Siva en une union dont
«Plincomparable douceur a comblé I’effroyable précipice de la
séparation » °, il s’attriste encore de ne pouvoir contempler Dieu
sans interruption, car la splendeur divine ne brille que de temps a



autre, comme la lueur de 1’éclair®, durant I’extase et non au cours
des états de veille et de sommeil :

«Hélas, combien inimaginables les jeux amoureux’ du
Seigneur ! Il m’a offert son Essence pleine d’ambroisie, mais sans
me permettre d’en boire ! » (XIII.19).

Et cette souffrance devient a son tour source d’un plus profond
tourment d’amour: «Je pleure ameérement devant Toi,
Omniprésent! pour la seule raison que, méme sachant tout, je
reste dans Perreur ! » (ITI1.21). Ksemarija explique : sorti de ’extase
et actif dans les affaires temporelles, le poete continue a désirer
Pextase ; c’est la son erreur puisque Siva se trouve aussi bien dans
un état que dans un autre. L’extase et les diverses attitudes

1. Voir Stav. M. 44 et ici p. 120.
2.1V. 16 et XVIIL. 3.
3. Cf. V. B. M. 101 et 118, Introd., p. 40 sqq.

4. Anungraba et nigraha, obstruction. C’est-a-dire que Siva révéle ou
cache le Soi. XI. 7.

5. XVIIL 19 et VIIL 8.

6.1V. 8.

7. Ihita, commenté par vilasita, coquetterie, jeu amoureux.

- 65—

mystiques ne sont que des manifestations accessoires de la vie
sivaite aux yeux du grand saint.

Sur cette voie de grice et de déréliction, béatitude et souffrance
se mélent de fagon indiscernable : « Gloire a cette grande féte
d’amour indicible ou les pleurs eux-mémes ont au plus haut degré
la saveur d’ambroisie. » (XVIIL.1).

Et Lallesvari proclame : « A la fin du clair de lune’, appellai la
folle (mon 4me) et j’apaisai sa douleur avec ’amour de Dieu, criant
“c’est (moi), Lalld, c’est (moi), Lalla!” j’éveillai le Bien-aimé, je
me plongeai en Lui et mon esprit perdit la décuple impureté > »

Son expérience s’achéve sur une note heureuse : « Absorbé en
Toi-méme, dit-elle a Siva, Tu me demeurais caché. J’ai passé tout
le jour a chercher Toi et moi. Puis, dés que je T’ai contemplé en
moi-méme, jaccordai a Toi comme 2 moi Pextase sans
restriction » (44).

Et encore: «L’univers tout entier se dessécha en moi. Je
consumai mon cceur par le feu de 'amour. Clest ainsi que j’ai
trouvé Siva >. »

1. Cest-a-dire a 'aube du jour de I'illumination.



2. 105. On peut aussi comprendre : « folle d’amour pour le Bien-aimé
(Lali) yessayai de réveiller le Soi, nourrissant la blessure d’amour de mon
ceeur et c’était la ma folie ; je criais : Seigneur, Seigneur (au double sens
de Lalki). A cet appel le Soi séveille et se reconnait comme identique au
Seigneur. Cette stance joue sur le double sens des mots, jeu auquel se
complait Lalla. Lalla éveille donc par ses appels ardents le Bien-aimé qui
dort spirituellement caché dans son cceur, la ou elle s’est enfin retirée et
apres Iavoir trouvé en son ame elle trouve son ame en lui. Tant6t Siva
géveille en 'Ame (Stav. 117), tantét comme ici, 'Ame éveille Siva. A Péveil
(unmesa) de Dieu dans I'ame, succede I’éveil cosmique de I'univers en
Dieu. Cf. Saint-Jean de la Croix, "Llama», st. IV : «... Tu Te réveilles
dans mon sein ou secrétement seul Tu demeutes. »

3. S. N. Charagi, sl. 96.
— 66 —






VI, SIVA DANSEUR AU GRAND BANQUET DE LA VIE

«Quand Toi-méme Tu frémis, Tu déploies le monde entier. Quand
Tu prends conscience de Ton essence, Tu prends conscience de 'univers.
Quand Toi-méme Tu titubes sous l'effet de Ton propre nectar, alors
scintille 'anneau des existences ! » (Utpala XIII. 15).

La danse cosmique de Siva qui symbolise le parfait
épanouissement de la Conscience a pour origine la vibration
primordiale, le spanda ', germe de tout mouvement. Cest ce
mouvement subtil, jailli du ceeur, qu’exprime Hara? poéte et
acteur qui, toujours vigilant, avec 'univers pour théatre, interpréte
du commencement a la fin le drame cosmique, assumant tous les
roles en méme temps. Il déploie sa quintuple activité, créant,
soutenant et détruisant Punivers, se cachant sous le voile de
Pillusion, mais aussi se révélant en sa véritable nature.

Le but ultime de cette danse est, en effet, avec un ceeur purifié
pour sceéne, de conférer la pleine libération a celui qui a fait le vide
en son cceur pour le mieux recevoir : “Aspirant au don des cceurs
débordants d’amout, satisfait, Tu te mets a danser (aux cris)
sauvages de Tes adorateurs ivres d’amour! gloire (a Toi)!... »
(XIV.10).

Le saint apprend alors du maitre de danse, Siva, a rejeter le
poids de la mati¢re, a se libérer de ses entraves, doutes et
restrictions ; puis, devenu semblable a lui, il « danse en héros,
aspergé du vin de 'amour, dans la nuit de liesse, encouragé par la
troupe bondissante des Vetala®, en une ronde de mystéres joyeux »
4

D’apres les Sivasiitra et leur commentateur : « Le Soi est le
danseur.» Ses organes sensoriels en tant que spectateurs
percoivent, émerveillés, le Soi qui déploie le spectacle de la
transmigration ; son intelligence finement exercée apprécie le jeu
exquis de la Réalit¢ perpétuellement jaillissante et vibrante.
Lorsque le

1. Spanda, ddispanda ou parispanda insiste sur le dynamisme conscient.
Mot clef du Trika, ce n’est qu'un autre aspect de vimarsa, prise de
conscience de soi.

2. Siva-le-Ravisseut. Cf. Stav. 41. 59.

3. Démons hideux, compagnons de Siva, hantant les lieux
d’incinération et animant les cadavres.

4. sk. XX. 20. Cf. V. 18.
—-67 —



saint ravi, grice au mouvement trés pur et spontané' de son
propre cceur, s’est uni (samghattana) a la Conscience universelle
en se reconnaissant comme le Soi, il a atteint la liberté totale,
Pénergie Um4i, «le germe» (IIL.11 a 13). Tout son é&tre danse
harmonieusement, par jeu, a 'unisson du cosmos. Il va sans but
au gré de son inspiration. Utpaladeva compare son libre et
insouciant vagabondage dans la Conscience infinie avec
Pégarement des étres soumis a leurs désirs et qui vont de vie en vie
sans échapper 2 leur propre moi limité: «Les uns errent’
Seigneur, mécontents au plus haut point, a Pintérieur méme du
soi. Les autres errent, Seigneur, contents au plus haut point, a
Pintérieur méme du Soi’. »

Ces derniers, leur tiche achevée, n’ont plus qu’a transmettre
leur joie surnaturelle a Paide des mudra’, dont la plus significative
est celle de ’homme ivre : son corps entier et ses moindres gestes
témoignent de fagon indiscutable de son état d’ébriété: «
Lorsqu’un yogin a bu avec excés le vin de Bhairava, et que son
corps titube d’ivresse, voila la véritable mudra » dit Abhinavagupta
dans son Tantriloka (IV. sl. 200)

A ce stade, comme Utpala le constate, ’ivresse a tout envahi,
méme le corps qui, entierement nourri et fortifié de 'intérieur par
le nectar d’un trés pur amour, devient digne d’adorer Siva
(XVII.26).

Par-dela le corps individuel, Pamour se manifeste jusque dans
le corps cosmique qui apparait a son tour rempli de félicité : “Ceux
qui T’aiment, glorieux de T’adoret, vivent ici-bas dans I’étang du
devenir (samséra), rempli de tous c6tés par les flots d’une fraiche
ambroisie qui s’écoule de Ton corps” (XVIIL.9).

Mais les saints ne participent pas tous au méme degré a cette
gloire. Utpaladeva les répartit en deux groupes : les uns étreignent
Siva aprés avoir exclu le samsdra tandis que c’est dans le samséra
méme que les autres I’étreignent en repoussant toutes les
restrictions®, 4 savoir, non plus le monde externe, mais les moyens

1. Parispanda, ce flot du cceur est I'absorption dans la conscience
cosmique au moment de lillumination. Cf. M. M. sl. 7 et comm. p. 22,
fin.

2. De pensée en pensée, lesquelles sont autant d’obstacles aveuglants.

3. sk.X. 12.

4. Attitude mystique intérieure, mais qui devient quelquefois
perceptible a Pextérieur par des poses particulicres.

5. Mahesvara dit aussi : O Merveille ! le samsdra méme déborde de
félicité pour le yogin sivaite. M. M. sl. 65.



6. sk. XVI. 28, selon le commentateut.

- 68 —

spirituels préconisés pour atteindre Siva: prohibitions,
concentration, méditation, priére, extase, etc. Ravis d’amour, ils
gardent conscience de leur corps sans que leur activité externe soit
entravée, par opposition aux premiers, purs contemplatifs (jiidnin)
ou ascétes qui, retirés du monde, s’adonnent au samadhi, oublient
leur corps et se protegent contre les empiétements extérieurs.

Laissant ces derniers, nous ne nous intéresserons qu’aux vrais
bhakta pour lesquels samsdra et nirvdna se confondent'. Parce
qu’ils ne tendent que vers Paramasiva — le Tout — (nikhila) ou
Siva uni 2 PEnergie (sakti), ils s’écrient avec Utpaladeva : “J’adore
Siva étroitement enlacé par ’énergie (Siva)... laquelle boit, mange,
se pare, avide d’engendrer et d’engloutir (Punivers) 2.”

KRAMAMUDRA

Parmi ces grands mystiques, Utpala distingue a nouveau ceux
qui pour parvenir aux cimes «se balancent dans I’amour divin
adouci de nectar» et les étres d’exception qui adorent Siva en
esprit seulement et demeurent absorbés en lui partout, a Pextérieur
ou 2 Pintérieur, parce qu’ils reposent toujours en lui’.

Les premiers, n’ayant pas encore atteint le but, s’efforcent
d’harmoniser samddhi et vie ordinaire en imprégnant d’extase
leurs multiples activités a Paide de Pattitude nommée
kramamudra. Utpala compare celle-ci a un jeu de foire, composé
de deux cordes, avec lesquelles on se balance d’une extrémité a
Pautre, la vie se trouvant transfigurée a mesure méme qu’on s’éleve
dans Pextase et qu’on s’y raffermit :

“Gloire a la grande Féte d’Utpala (le lotus) qui s’amuse a se
balancer, ivre d’amour” (XIV.23).

Sous cette allégorie se cache le probleme de la conciliation
entre P’absorption en P'amour divin et Paction, dont la plus
éminente est le dévouement au service des hommes : plus le saint

1. Abhinavagupta trace avec précision les diverses possibilités qui
s’offrent aux mystiques apres I'illumination ; les uns, bien qu’ils aient pris
conscience de leur identité au Soi, conservent des traces d’ignorance
dont ils ne peuvent se défaire leur vie durant : sortis du samddhi et actifs
dans la vie journalicre, ils n’arrivent pas a se reconnaitre identiques aux
choses et doivent attendre la mort pour participer a la souveraineté du
Seigneur (paramesvaratd). Les autres réalisent, par bhavand I'identité du Soi,
de leur corps et des choses (vases, etc.) avec Siva et acquicrent les
attributs de Siva en cette vie méme. Ils visent a la plénitude (pirnatva),
C’est-a-dire a jouir des objets de I'univers clairement manifestés. Pourtant



ils ne P'atteignent pas intégralement, car on n’accede pas a I'identité avec
Punivers avant la mort, le corps étant une insurmontable limitation. 1. P.
v. I TI1. 17, vol. II, p. 128 fin.

2. XVI. 29. Cf. IX. 14, ou il exprime le méme souhait.

3. sk. //XV. 10.

— 69 —

vaque, par amour et dans ’amour, aux affaires du monde, plus
il acquiert de qualités spirituelles ; il lui faut en effet se réfugier
profondément dans le secret de son cceur pour y puiser efficacité et
savoir. Il possédera finalement une liberté totale parce qu’il aura

appris a se livrer en méme temps a ’amour et a Pactivité, sans que
P’un fasse obstacle a autre’.

Mahesvara indique comment la kramamudri extériorise
Pintérieur et intériorise I’extérieur en une succession de flux et de
reflux : les organes de la connaissance ondulent toujours en vagues
dans ’océan du Cceur. Ils entrainent ’objet jusque dans le sujet et
les adaptent ’un 2 Pautre®.

On nomme cette attitude mudra, sceau ou empreinte a vif de la
conscience, qui grave sa forme indélébile sur ce qu’elle absorbe
comme le feu transforme toute chose en feu. On Pappelle aussi
krama du fait qu’elle s’établit en phases successives qui, a chaque
balancement, imprégnent de conscience ’homme et P'univers en
leur ajustement mutuel et toujours plus profond.

Ce jeu exige au début une certaine attention avant de devenir
automatique : le saint transmet au monde la félicité et I’amour
découverts au fond de soi; puis il fait sienne a nouveau la
jouissance devenue cosmique (jagadinanda). Ensuite, toute
Pextériorité qu’il a reprise en son cceur a Paide de flots d’amour
(XV.0) est projetée vers ’extérieur.

Dans d’autres versets®, de la céleste citadelle — I’inaccessible
Essence divine — le mystique dégage le cosmos que Siva porte’ en
Soi et, tout débordant de pure Conscience, il le place dans son
propre coeur’. Ainsi Siva, le Soi et le cosmos se fondent dans le
Cceur absolu lorsque, leur tiche achevée, les deux mouvements de
la kramamudra s’effacent spontanément devant la samata.

1. Cest a cet équilibre qu’aspirait sans y réussir tout a fait Al-Hallgj
lorsqu’il chantait: a Le raccordement de la réalité a Dieu est ceuvre
divine, et le sens de cette expression est ténu a saisir. J’ai raccordé mon
existence a la Source de Iexistence, mais mon cceur ne sent pas fondre
son endurcissement. » Op. ¢it., p. 76.

2.sk. //M. M. M. 21.
3. X. 8 et VIIL 13.



4. Text. « enfilé sur le Soi du Seigneur » : bhavaddtmani visvam nmbbitam,
VIII. 13.

5. Autrement dit, ce monde qu’il avait d’abord percu en Dieu, il le
découvre en lui-méme, a la suite d’une introversion plus poussée.

=70 —
SAMATA, AMOUR GLORIEUX DE LA MAJESTE DIVINE

«La période de I’équinoxe, qui consiste en une égalité (du jour
et de la nuit) |, est constante chez les amants dont Phommage
s’épanouit sous Pinfluence de la douceur de Ta réalité. »

Le saint bien recueilli lors de la pratique de la kramamudra,
tour a tour extraverti et introverti, se livrait a la danse créatrice et
destructrice de P’univers ; mais, dés son accord intime a la nature
réelle des choses et le regne incontesté de ’amour, affranchi de
toute modalité, il se livre a la danse glorieuse du grand Natarija en
prenant part au « banquet indicible de douce adoration » .

L’activit¢ de pure adoration a rejoint le Centre de toute
harmonie, permanent par-dela les oppositions, et otl « ... il n’existe
aucune succession temporelle, qui n’a ni commencement ni fin »
et dont les tenants «sont exclusivement absorbés en Siva»
(XVIL.0).

«Pour les bhakta, ce banquet d’amour se poursuit jusque dans
le réve, jusque dans Pinconscience... non seulement, quand ils
récitent des mantra, se baignent ou méditent, mais a chaque
instant et en tout ce qu’ils font » (XVIIL.7-8).

Sur le plan de la bhakti, samati se présente comme un
équilibre amoureux. A ce niveau, c’est d’un amour réciproque que
Siva aime le saint et que le saint aime Siva : la compénétration
(samavesa) ayant atteint sa perfection, il n’existe entre eux qu’un
seul et méme amour?, qu’une seule et méme volonté. D’autre part
Pamour est étale et infini puisque le saint ne voit qu’amour en lui-

méme et dans le monde.

Lalla décrit bri¢vement, mais avec une extraordinaire précision,
ces derniéres étapes de la montée spirituelle : au premier

1. Mais ici c’est Iéquilibre entre extase et états ordinaires par la
disparition de toutes les antinomies.

2. sk. XVII. 5.

3. Ko' pi svadupiijamahotsavab, expression fréquente chez Utpala XVII.

1, qui désigne la féte cosmique dont jouit le saint pleinement conscient de
soi dans un univers reconnu comme identique a Siva.



4. Voir infra, p. 33. 'amour réciproque de Siva et de I’énergie. Cf.
Lalla, sl. 5 : « Celui qui considére autrui (ou le Soi supréme) et soi-méme
comme non-différents (adugu) ; celui qui considére le jour et la nuit
comme semblables et dont la pensée s’est dégagée de la dualité, lui et lui
seul a réalisé le Maitre des dieux. »

71—

stade de la kramamudri, c’est Pextase, yeux fermés : « J’étais,
dit-elle, a la recherche de moi-méme et je m’épuisais en vain, car
personne n’a jamais pu par de tels efforts obtenir la sagesse
cachée. Alors je m’absorbai en Lui (le Soi) et aussit6t j’atteignis le
cellier du nectar — lune mystique — ou il y a maintes jarres
pleines, mais personne n’y boit .. »

Apres Pillumination et Pivresse, a la seconde phase de la
kramamudri, Lalla se tourne vers le monde et son extase devient
cosmique. A ce moment ses yeux sont grands ouverts (unmila-
nasamidhi) : « En une quéte ardente, je sortis > de mon cceur’ en
plein clair de lune. En une quéte ardente, j’arrivai (a réaliser) que
le méme s’unit au méme. Ce monde entier, c’est Toi, uniquement
Toi, 6 Nardyana ! Que sont toutes les choses ? Tes jeux ! » (109).

Le clair de lune symbolise, pour les mystiques, l'univers
illuminé par la splendeur divine. La lune de la conscience, selon le
Candrajnana’, consiste 2 jouir de fagon spontanée des objets
sensoriels dans un sentiment de pleine conscience qui délivre de
tout esclavage a leur égard. Ibn Faridh y fait aussi allusion : « La
pleine lune a remplacé pour mon ceil réveillé 'image de Ta face ;
en toute forme étrangére Ton apparition a rafraichi mes yeux ; je
n’ai vu que Toi seul’. »

Lallad ravie, au lieu des phantasmes de lillusion, ne pergoit
quidentité (samata) 6, le Soi uni au Soi, dedans, dehors, tout
n’étant plus que le libre jeu de la divine énergie, sans qu’il y ait la
moindre différence entre état ordinaire et extase’, Pextase a tout
emporté.

Le premier instant de I’éveil lui apparait comme un éternel
présent : chaque chose jaillit neuve®, 2 chaque instant, sans lien ni
avec le passé ni avec ’avenir : « La conscience, dit-elle, est

1. SL 60. Cf. le cellier intérieur d’amour de I’épouse du Cantique des
cantiques ainsi que le Cantique de Saint-Jean de la Croix :

“Au plus profond du cellier
de mon Aimé j’ai bu, et quand je sortis,
dans toute cette plaine

_je ne savais plus rien,



J'ai perdu le troupean que je suivais naguére.
C'est la gu’il me donna son, cenr.”  (Cantique, str. 20).

2. Elle sortit sans pour autant briser 'union a Siva, et le cherche dans
les choses.

3. Andariy, ce qu’il y a de plus intérieur, le cceur.
4. Texte cité par M. M., sl. 62, p. 166.
5. Essai sur la mystique, p. 73.

6. N’est-ce pas la “plaine” de la strophe citée du Cantique de Saint-
Jean ?

7. Vyutthina et samdidhi.

8. Cf. Stav. 80, “le renouvellement des multiples beautés de 'univers”.

-72 —

toujours nouvelle; la lune toujours nouvelle. Ainsi j’ai vu
Pexpansion des eaux toujours nouvelle. Mais depuis que moi,
Lalla, ai purifié mon corps et ma pensée, je suis toujours nouvelle
et nouvelle » (93). L’éclat virginal et inaccoutumé de Punivers
s’explique par la limpidité du regard.

Dans ce monde nouveau, Lalli exerce activité et connaissance
en plein oubli de ses connaissances antérieures, cependant elle ne
connait plus rien; elle est inactive', car elle demeure immobile,
fixée au Centre — Siva ; mais elle ne cesse pas d’étre efficiente
puisqu’elle est le lieu de passage des forces divines. Elle dort, se
reposant dans lindifférenciation primordiale (nirvikalpa), comme
en sommeil a Pégard du tumulte des désirs et des choses
mondaines, mais veillant intérieurement dans le silence de son
cceur apaisé.

Comparant les saints aux hommes ordinaires, Lalld chante :
« Certains, bien que  profondément endormis, sont
(intérieurement)  vigilants. Les autres bien qu’éveillés
(extérieurement) ont sombré dans le sommeil. Les uns, se
baignant dans les étangs sacrés, restent néanmoins impurs ; les
autres, méme ¢’ils s’affairent aux soins familiaux, demeurent
inactifs (akriya) » (32).

L’état d’union définitive de Siva et de Sakti ? est désormais sa
part : « Moi, Lall4, j’entrai par la porte de mon ame et la, 6 joie ! je
vis Siva uni a l’Energie et je m’absorbai dans le lac d’ambroisie »
(68).

Elle contemple Paramasiva doué de son énergie, le danseur
cosmique dont tous les mouvements de P'univers composent la
danse.



Utpaladeva® a eu, lui aussi, Pexpérience de la samata et le
monde lui semble submergé d’amour : « Le déluge ambrosiaque
de Ta contemplation a recouvert d’un flot uniforme joies et
chagrins comme une inondation égalise sur le sol orniéres et
talus*. »

1. Elle n’a plus ses actions dans son corps, mais en Dieu. Cf. Sainte
Catherine de Génes, gp. cit., p. 96 : « Dieu... rend I'ame si étrangere a son
activité naturelle qu’il la réduit a rien, et il demeure lui seul. L’homme
reste sans ame et sans corps... Il mange, il boit, il gotte, il pense, il veut,
il se souvient, mais tous ces actes s’accomplissent sans activité de nature.
Ils se font au-dessus de la nature, parce que c’est Dieu qui lui donne le
gout, lintelligence, la volonté...?

2. Fitat correspondant au mariage spirituel des mystiques chrétiens.”

3. Bhatta fait aussi allusion a la samati lorsqu’il salue I'Essence
souveraine, uniforme (sazdnya) en tout ce qui existe, M. 6.

4. sk. 111.9
73—

Dans la parfaite indifférenciation de la nuit sivaite, les choses
ont méme poids et une seule et méme saveur : « O Souverain! Tu
es I’endroit ou afflue toute magnificence : bijou ou brin d’herbe
deviennent inestimables s’ils se rattachent a Toi » (XVI1.26).

Lorsque le saint est parvenu a I’équilibre d’amour, devenu
semblable (sama) a Siva, enivté par le nectar de I’adoration, il est
inondé de gloire et il ne lui reste qu’a chanter Siva par des hymnes
de louange. Les couples antinomiques qui, séparés de Siva,
fondaient inopinément sur lui, desséchés, amers et avides (XIX.9),
provoquant sa détresse, sont accueillis avec allégresse dés que
Pamour les impreégne de fagon uniforme et égale : « Pour-les étres
nobles, ivres d’amour, 6 Maitre, intérieurement, extérieurement,
pourvu ou dépourvu de modalités et de toutes les maniéres, Tu
n’es que nectar ! » (XVL.22).

En quelque condition qu’il soit, actif ou inactif, dans la veille,
le réve ou l'inconscience, le mystique ne perd pas contact avec la
Beauté divine, dénuée d’artifice et toujours semblable a elle-méme

(XVL12).

Ce qu’il tenait naguére pour un obstacle a Iunion se
transforme, sous le poids de ’amour, en acte d’adoration « La voie
de la conscience triplement différenciée en plaisir, douleur et

22 [+]
23 [+]



illusion, c’est elle toute enti¢re qui devient pour Tes amants le
moyen de s’emparer de Toi, 6 Omniprésent ! » (1,10).

Déparpillement naturel des organes et les fluctuations de la
pensée, que 'on considére comme le samsdra et le germe de la
douleur, ne font maintenant qu’exalter pour les bhakta la grande
Féte de ’adoration (XVII.38). Ce sont les organes eux-mémes qui,
a la fin, conférent Pindicible lorsque « devenus gouttelettes de
Connaissance, ils s’écoulent de Pocéan de félicité consciente
embellis par les attraits de cette ambroisie » .

Ainsi la pensée fécondée par la séve de ’amour porte un fruit
éminent, la supréme béatitude (1,24). Utpaladeva nous explique de
quelle fagon: “Comme les dieux se procurérent le nectar
d’immortalité en agitant ’Océan de lait, ainsi ceux qui T’aiment,
agitant en tous sens leurs organes devenus (agents) de pure
adoration, font surgir Pambroisie’.” La folle ivresse d’amour
asperge de cette ambroisie les objets des sens en guise
d’adoration, répandant ainsi Pamour divin. (XVIL.16).

Si Pagitation des organes se révéle précieuse, en raison de
Pamour inaltérable dont elle procéde, on ne condamne pas
Pactivité

1. II1. 6.

2. XVII. 36. Agitation et ivresse dispersante de 'amour (bhaktiksobha,
bbaktimada, bhaktisamvega) ont inspiré de belles stances a Utpala, voir
entre autres X VIIL. 10, VII. 8. Cf. Lalla 104.

—74 --

dualisante de la pensée (vikalpa, kalpand), a condition qu’elle
se détache sur un fond d’amoureuse indifférenciation (nirvikalpa).
C’est pour cette raison que Bhattanirdyana désire s’ébattre dans la
félicité et la conscience divines pendant que sa pensée
s’abandonne 2 son instabilité naturelle, échafaudant mille projets’.
Utpaladeva exprime un souhait analogue : « Pourquoi ma pensée
n’erre-t-elle pas d’objet en objet, 2 savoir Ton corps méme?, de
sorte quelle n’ait pas 2 contrarier sa tendance innée® et que mon
supréme désir soit en méme temps parfaitement satisfait?»
(XII.20).

Ce désir est de percevoir chaque chose, des profondeurs
abyssales dont elle jaillit, comme le corps de Siva. Il dit encore
dans le méme sens: “Les yeux fermés pour savourer
Pémerveillement de ’amour intérieur, m’écriant « hommage a moi,
Siva!» je voudrais adorer jusqu’aux brins d’herbe !” (V.15). Utpala
salue ici la Conscience absolue dont la saveur indivise reléve du
banquet d’amour cosmique. A ce niveau, le saint percevant



Punivers comme le corps de Siva, se préoccupe moins de la
disparition de ses angoisses que de livresse intense qui lui fera
tout oublier: « O Seigneur, comme j’adhére intimement a Ton
corps universel, lors des maux qui me frappent,. puissent mes
craintes non seulement s’évanouir, mais encore que ma joie
exulte ! » (VIIL.12).

Au début de la voie, les épreuves servaient a détacher le
mystique de son corps et A resserrer son union a PEtre absolu ;
maintenant, submergé d’'une méme plénitude dans le malheur et
dans le bonheur, bien loin que la souffrance I’atteigne, il n’éprouve
que la douceur de P'amour: “Si, plein d’amour pour Toi, les
douleurs m’assaillent, bienvenues soient-elles! 6 Omniprésent !
Mais que surtout je ne sois pas privé d’amour, méme (si je devais
éprouver) un bonheur ininterrompu !” (XVI.20).

Un sufi, Abu Firds Hamdani disait en sa priére : « Puisses-Tu
m’étre doux, et que la vie soit ameére ; puissé-je Te contenter, alors
que les coléres gronderont.*! »

Le bhakta et son identification au cosmos

A Taube de la vie mystique, le bhakta se retirait dans son cceur
apaisé, conscient du caractére illusoire de la dualité ou il s’était
jusque-la complu. Puis parvenu a ’extase, il la reversait sur un

1. S1.38. Cf. 102 il désire jouir des plaisirs de 'existence et posséder
Iétat supréme.

2. Les objets désirés sont son corps.

3. Linstabilité.

4. Op. cit., trad. P. Massignon, p. 120.

—75 —

monde dont il s’était naguere détourné. Alors, ivre d’amour, il
outrepassait ses propres limites et s’apercevait que sa recherche
d’extase n’échappait pas, elle non plus, a Pillusion puisque Siva
séjourne au méme titre dans la condition ordinaire que dans le
samadhi'. Aptés ce long périple il revient donc 2 son point de
départ, mais transfiguré par Pamour divin: si au temps de
Pignorance, il souffrait, victime du faisceau lumineux créateur de
mirages, dans un monde apparemment privé de Dieu, désormais il
se tient a la source du pouvoir d’illusion qu’il régit
souverainement. Vivant encore ici-bas, le monde lui apparait trés
différent de ce qu’il est pour ’homme ordinaire, c’est-a-dire « tout
jaillissant de félicité et de lumiére’». Il s’incline avec une
admiration égale devant I’énergie autonome (svatantryasakti) et



Pénergie qui engendre Dlillusion (mdydsakti): «Souverain de
Punivers! Gloire a2 Ton incomparable souveraineté... Mais gloire
aussi 2 Ton autre souveraineté par laquelle cet univers ne se
manifeste pas tel qu’il est en son essence ! » (XVI.30).

A la question : doit-on chercher a s’évader de Pexistence ou
faut-il s’y intégrer, Utpala donne sous une forme lapidaire «la
moelle de sa conviction » a cet égard : « Séparé de Toi, dit-il a Siva,
ce cosmos est a rejeter intégralement ; identique a Toi, c’est lui, en
vérité, qu’il faut obtenit®. »

DLexpérience globale de I'univers théophanique n’est plus celle
d’un moi séparé de son objet’, mais une nouvelle connaissance par
identification (pratyabhijnd); c’est du centre de Iintériorité
recouvrée et dans la parfaite autarcie du présent que le mystique
découvre un cosmos harmonieux et «unifié, tel qu’il se reflete
dans la Conscience absolue ». S’épanouissant a partir de ’Acte pur,
ce monde n’exclut rien, pas méme Iagitation et le multiple.
Utpaladeva nomme cette plénitude (purnatva), dans laquelle on
distingue les choses en toute clartés, «lindicible banquet
d’adoration *».

Qu’importe alors la différenciation si elle se déploie a intérieur
du Tout que ’on peut sans inconvénient appréhender en sa mul -

1. SL III. 21, cité ici p. 64.

2. 11 a acquis le fruit de la lumicre (prakdsa) et de la joie (barsa =
vimarsa) au cours de toutes ses activités séculieres, XVI. 23.

3. sk. XII. 12.

4. Sujet asservi qui engendre par son Aarman un objet limité, une
nature soumise aux vicissitudes temporelles et dépouillée du divin.

5.1. P v, vol. II, p. 128. On en jouit lorsque surgit icchdspanda.

6. Cest en cette féte (#fsava) qu’apparait précisément ’agitation des
trente-six catégories, XVI I. 30.

-76 —

tiplicité fragmentaire, aussi bien qu’en sa
pureté transcendantel : « Puissé-je vraiment Te contempler, Toi,
mon propre Maitre, en Ton Essence cosmique, percevant Ta forme
infinie d’instant en instant et en chaque objet particulier!»
(XIL.19). Et ce désir revient tenace : “Quand donc, Omniscient,
participerai-je au banquet d’amour dont la saveur déborde de
félicité, au point que nom (ou forme) % saisi en sa spécificité, me

remplisse de joie et d’éclat®.”

Pour le mystique kasmirien, le monde en sa variété ne disparait
pas’, les choses individuelles sont captées de Pintérieur, en leur



infinité, en leur plénitude sensorielle et en leur signification
profonde, parce qu’elles se trouvent éminemment dans IEtre total
(bhava) — leur substrat — et inséparables de lui, a la maniére dont
nos idées résident en nous avant que nous les exprimions en
paroles. Le saint s’émerveille alors de la Beauté de chaque étre
ainsi que de Pordonnance établie entre eux tous, car il en pénétre
la vérité et la valeur absolue.

C’est donc avec des flots d’ambroisie, s’écoulant de la création
entiere, que Siva asperge ceux qui, « marqués de Pempreinte
ineffables, naturelle et profonde », fuient, solitaires, le sentier de la
renommée (XII.3).

Dexpérience de la totalité présente deux phases successives ;
soit que 'on découvre Siva a P’intérieur de tous les étres, soit que
Pon pergoive les étres en lui : « O Souverain de P'univers ! s’écrie
Utpala, ceux qui ont part a Ton amour T’atteignent d’abord dans
Punivers, puis a nouveau, c’est en Toi qu’ils voient 'univers. Rien
ici-bas ne leur est donc inaccessible » (XVIIL1).

Jetant sur la nature un regard lucide et plein d’amour, le saint
n’y voit que le Bien-aimé, et ce monde lui est restitué, mais dans la
personne de Siva. Utpaladeva célébre de préférence la seconde
phase, Pextase cosmique du banquet d’amour ot « 'univers entier
sertit la merveilleuse beauté de Siva» (IIL.3) et dans laquelle les
choses apparaissent toujours comme surgissant sans interruption
de Pessence divine et s’y résorbant (XVIIIL.7).

Lorsqu’il posséde la maitrise de ces phases, le mystique passe
de Pune a Pautre, les vit simultanément ou — si ’on en croit
Utpala — il prend appui, par-dela toute phase, en Paramasiva qui
échappe a nos distinctions d’immanence et de transcendance :

1. Tant6t 1’énergie prédomine, les reflets étant percus dans le miroir, tant6t
Siva, si ne demeure que le substrat ou miroir indifférencié.

2. A savoir le monde phénoménal (namartipa).

3. C’est-a-dire félicité et lumiére, vimarsa et prakdsa, IX. 5.

4. Comme pour le partisan du Vedanta, tel Sankara.*

5. Kendpi prakrtimahaténkena khacitdh

— 77—

« Chez les étres riches en amour, le banquet de Ton adoration
et la vision de la nature des choses telles qu’elles sont en leur
essence se déploient tous deux perpétuellement, 'un reposant sur
Pautre » (XIIL.7).

Comme lintelligence, ’activité ordinaire trouve sa place en ce
monde divinisé, car ce que nos mystiques condamnent n’est que
P’action centrée sur le moi individuel. Par contre, les activités d’un

24 [+]



homme qui participe au rythme universel, quelque banales soient-
elles — simples tiches journaliéres ou occupations domestiques
— «deviennent dignes de louange puisqu’elles sont identiques a
Siva » (XVL.18).

En conséquence peu importe le mode de vie : mener la vie de
maitre de maison ou de sanyasin revient au méme si les désirs ont
été détruits et Siva reconnu en sa pureté et son omniprésence’. Ce
qui compte aux yeux des poétes sivaites, c’est un amour assez fort
pour stimuler constamment toutes leurs énergies au point de les
transfigurer.

Dans ces conditions quel accueil réserveront-ils aux pouvoirs
surnaturels (siddhi) si ce n’est le mépris ? « Arréter un fleuve
torrentiel, refroidir un feu dévorant, marcher dans le ciel, traire une
vache de bois, tout cela n’est en fin de compte que fraude de
magicien », constate Lalld (38). Mahesvardnanda voit empreinte
universelle (sarvamudrid) de Dieu lorsque, au jaillissement de la
félicité cosmique, les huit grands pouvoirs surnaturels paraissent
bien insignifiants (St. 51). D’aprés Utpala, chez ceux qui sont
entiérement voués 2 Siva, ces états pitoyables > s’enfuient pleins de
honte dés que Siva se révéle, rendant ainsi témoignage de la
présence divine (I11.16).

Le mystique se détourne des réalisations surnaturelles, parce
que, d’aprés les paroles mémes d’Utpala: «P’amour en
Padorable... est la plus haute des réalisations (siddhi).» Que
m’importe, ajoute-t-il, si cette réalisation reste incomplete en
Pabsence des pouvoirs d’extréme petitesse et autres ! (XV.16).

Selon Utpaladeva Pefficacité méme de Siva se manifeste a deux
niveaux différents : « Toutes les activités ordinaires accomplies en
T’adorant conférent des pouvoirs extraordinaires (siddhi); mais
pout Tes amants, ces activités, identiques 2a Toi®, sont
naturellement ces pouvoirs mémes’®», 2 savoir des énergies divines
dont Pefficience n’a pas de borne*.

1. Lallavakyani, 64.

2. Dainya, ce sont d’apres la glose de Ksemaraja les divers siddbi. Cf.
Stav. 55, les siddhi ne sont que les bourgeons de 'arbre d’amour.

3. sk. XVII. 2.
4. « Lunivers est plein de sa propre énergie ». S. S. I11. 30.
—78 —

Utpaladeva se moque des dieux et des puissants : « Ceux qui,
absorbés en Tes pieds de lotus, composent I'univers au gré de leurs

25 [+]



désirs’, 6 libre Souverain! se rient du dieu Brahmi privé
d’autonomie et qui porte la souillure inhérente a sa fonction
cosmique » (IV.5). Si Pactivité du saint ne consiste pas a déployer
des pouvoirs surnaturels, se dépense-t-elle en actes de vénération
tels qu’offrandes ou pélerinages ? Lalld condamne les pélerinages
en quéte de Siva, « Soi du pélerin » : « Un sanyasin, dit-elle, erre de
sanctuaire en sanctuaire a la recherche de 'union... alors qu’il ne
fait que se rendre visite a lui-méme. O mon cceur, comprends que
(Siva est le Soi) et cesse d’étre incroyant. Plus tu regardes loin de
(ton Soi) et plus Pherbe te semblera verte » (36).%

Al-Hall4j disait aussi :... « Les gens font le pélerinage, moi je
vais en pelerinage (spirituel) vers mon Héte bien-aimé; s’ils
offrent en sacrifice des agneaux, moi j’offre le sang de mes veines !
Il en est qui processionnent autour du Temple, sans y é&tre
corporellement, car c’est en Dieu qu’ils processionnent® »

Pour Utpaladeva, le pelerinage des saints s’accomplit a
Pintérieur méme du devenir : « Au milieu de Pétang du samsdra
alimenté de tous cdtés par les flots d’une fraiche ambroisie
s’écoulant de Ton corps, la se proménent Tes amants,
excellemment pourvus de Ton adoration» (XVIIL.9). Et le poete
rend hommage a ceux qui, sans aller nulle part et sans renoncer a
rien, contemplent la demeure de Siva, Punivers®.

Dés que le saint se reconnait comme l'universel Agent, ses
moindres actes lui tiennent lieu de pélerinage, puisqu’il baigne
continuellement dans la présence divine : « Il se plonge sans cesse
dans les bains sacrés (tirtha) quand il rit, éternue, tousse et
baille... dit Lalla; c’est lui ’ascéte nu d’un bout a Pautre de
Pannée. Sache en vérité qu’il t’est proche ! » (46).

En conséquence, le culte perd sa signification : « Toi seul, dit-
elle a Siva, Tu es les cieux, Toi seul Tu es la terre, Toi seul le jour,
a nuit et P’air ; Toi seul, Tu es 'offrande de grain et de sandal, les
1 t et Pair ; T 1, T Poffrande de g td dal, 1
fleurs, ’eau d’aspersion. Tu es tout ce qui existe. Alors que
pourrais-je donc T’offrir ? *»”

Les actes et les paroles du saint lui tiennent lieu de culte :

1. IIs créent ce quils veulent par simple imagination. S. S. III. 37,
comm. p. 125..

2. Op. cit., p. 86.
3. Selon la lecture idam eva, XX. 10.

N
~N &
— —
T ¥
N



4. Lalla, 41. 42. Cf. 52. Comme nos poctes, Lalla repousse culte et
idolatrie sous toutes leurs formes: «une idole n’est que masse de
pierre... A quoi donc offres-tu adoration ?» (17).

—-79 —

« Toute ceuvre accomplie par moi était adoration. Toute parole
proférée par moi était une formule mystique (mantra)’. »

De méme, Utpala désire, aprés avoir atteint la pure Conscience,
adorer Siva sans répit par ses activités corporelles, ses pensées. ses
paroles, et par le déploiement cosmique qui s’étend de Pesprit
jusqu’a la terre (XVIIL.11).

Lalla définit ’activité innée et spontanée (sahajakriya) du saint
comme une amoureuse ardeur qui lui sert a contempler
constamment Siva. Quant aux divers instruments du culte : fleurs.
grains, sésame, eau, lampe d’adoration..., ils ne sont pas requis
par celui qui veille sur la parole du Maitre gravée dans son cceur
45).

Transfigurées par ’amout, les pratiques rituelles et religieuses
nagucre reniées par un exces d’amour, acquié¢rent aujourd’hui une
valeur nouvelle parce que, devant 'amour triomphant, le culte
aussi bien que son reniement perdent leur signification propre :

«Hommage, s’é¢crie Utpaladeva, a ceux qui vénérent les
instruments mémes de Ta vénération, en les aspergeant du nectar
d’amour ! » (XVII.31). Mieux encore, « ces bhakta qui T’invoquent
pleurant, riant, hurlant leurs plaintes, ce sont eux qui constituent
tout particuliérement le cérémonial de Ta louange ! » (XV.3).

Le culte rendu par impulsion amoureuse passe au plan
cosmique : « O Merveille ! Des qu’ils s’absorbent dans un univers
devenu instrument de (leur) culte, une lourdeur et en méme temps
une légéreté extraordinaires (s’emparent) de ceux qui T’aiment’»,
dit Utpala a Siva. Dés que Siva entre dans la substance de leur
ame, ils sont si lourds que rien ne peut les arracher de leur refuge
en Siva et leur esprit est si dégagé de ses lourdeurs que, devenus
aériens et subtils, ils ne sentent plus le poids de 'univers.

Le mystique, parvenu a ce haut degré, se consacre au bien des
hommes qu’il guide vers Paramasiva®. Comme celle de Siva, sa
générosité est gratuite et miséricordieuse, son amour pour
Phumanité sans limite puisqu’il vit dans le sentiment de totale
égalité*, ne voyant en chaque étre que Siva.”®

Les poéetes kasmiriens comparent le saint a ’arbre paradisiaque
de Pamour qui exauce tons les désirs; ses pousses sont les

28 [+]



pquvoirs surnaturels et la souveraineté sur Punivers, sa fleur,
PEnergie,

1. Lallavak. 58.

2. XVII. 35, selon linterprétation de Ksemarija.

3. Cest en ce but que Utpala nous dit avoir écrit
I'Isvarapratyabhijiakarika. Stance I, p. 1.

4. Nous n’osons pas dire identité puisque celle-ci ne sera vraiment
réalisée quapres la mort, cf. p. 68 n. 1 et I. P v, vol. IL, p. 132, 1. 1. ¥

-80 —

et son fruit, Siva en personnel. Reprenant cette image de
Bhattaniriayana, Mahevara fait de P’arbre «aux branches
puissantes » la prise de conscience de soi. Il a poussé, dit-il, dans
le Ceeur, il fleurit dans la gloire de la jouissance cosmique et ses
fruits sont ’épanouissement de la félicité transcendante (52).

Selon Nairidyana, les saints connaissent leur champ, Siva, le
cultivent assidiiment et avec zéle, en y semant le grain de ’amour
divin qui produira un fruit infini (43). De son c6té, Utpaladeva
nous montre le saint, épanoui comme s’il venait de gagner un
royaume, faire généreusement don du vin enivrant de Siva a toutes
les créatures au cours du grand banquet cosmique (XVIL.38). Il
voudrait aussi servir de guide aux adorateurs de Siva des que le
cercle entier de Punivers sera identifié au Soi (IX.12). Mieux
encore, il attend avec impatience le moment ou, tombant a
Pimproviste sur le plus précieux des trésors, ’amour divin, il s’en
emparera, le plagcant dans la profonde cachette de son — ceceur,
mais bientdt, perdant toute maitrise par excés de joie, il le
montrera a tous’.

L’amour n’est pas un trésor que ’on puisse garder jalousement
caché, car il se répand de soi-méme et le saint ne peut s’empécher
de le distribuer autour de lui.

Utpaladeva menace ainsi Siva: « Quand donc, reconnaissant
soudain mon Maitre, souverain, sans peur, généreux, sans cause...
dissimulant son propre Soi, le couvrirai-je de honte (en ’exposant
aux yeux de tous) ? >

Comment fait-il profiter les autres de son amour et leur
communique-t-il sa grice? Est-ce en révélant dans son traité
philosophique une voie bréve et efficace qui permette de
reconnaitre le Soi comme Siva ou bien est-ce en célébrant son
amour intense par des chants a la gloire de Siva? En fait, il a
transmis bien autre chose qu’un enseignement doctrinal ou une

29 [+ ; oser 7]



simple croyance: a savoir, la tradition mystique des Maitres
(paramparigama)* a laquelle ’école kasmirienne dut son éclat. La
grice passe de maitre a disciple sans aucun intermédiaire et par la
simple présence silencieuse du maitre.” Cette haute initiation qui
devait disparaitre du systéme Bhairava au bout de quelques si¢cles
se trouve déja mentionnée par les Agama® au temps
d’Abhinavagupta il
1. Stav. 55 et comm.

2. IX. 10. Sur la caverne du cceur, hrdgubdntakrtanibila, cf. S. Karika, sl.
51. Le trésor caché de I'amour, il faut le trouver dans le cceur puis
trouver le cceur en lui. II n’est caché qu’a ceux qui restent attachés au
monde et 2 Smara. !

3.]X. 6. litpala joue sur le sens des termes, giva étant sans vergogne,
prodigue et akarana, fils adultérin puisque sans parents.

4. Cf. Svacchandatantra, IV. 238.

5. Spécialement la Paratrisika, M. 25, mais de facon obscure et
allusive.

-81—

en existait plusieurs lignées paralléles, celles du Trika, du
Krama et du Kaula'. Utpaladeva, qui eut pour guru Sominanda,
dix-neuviecme descendant de Tryambaka auquel sa propre
tradition se rattachait, transféra Pinitiation qu’il avait lui-méme
regue a ses propres disciples, Laksmanagupta entre autres.

De cette transmission’ — puisqu’elle est initiation — il est
difficile de donner autre chose qu’un apergu : on ne peut enseigner
Pamour” comme on enseigne des techniques de yoga ou des
connaissances religieuses, la voie de 'amour étant aussi ineffable
et inconcevable que le but a atteindre.

Le Maitre supréme qui connait cette pratique efficace (prali-
patti) accorde sa grice au cours d’une initiation libératrice en
unissant directement le Soi du disciple 2 Siva’.

Abhinavagupta mentionne a plusieurs reprises cette initiation
ésotérique qu’il assimile au sacrifice svddhyanajnina *. Le guru
accomplit d’abord ce sacrifice en son propre Soi par ’ascension du
souffle (prdna) jusqu’au centre supérieur du cerveau, le
brahmarandhra, — ou plus précisément, du phonéme A de la
syllabe mystique AUM jusqu’a la more ultime, samanid °.

30 [+]
31 [+]
32 [+. 1a clef]



— Offrant ainsi le souffle pridna en oblation dans le souffle inspiré
(apana), il s’absorbe dans sa félicité la plus intime. Il purifie et
apaise ensuite la conscience du disciple qui se tient devant lui, en
pénétrant dans son souffle ; ou si ’on préfére, le disciple reprend
en son apdna le souffle expiré que le guru vient de faire monter en
samand, I’énergie subtile et trés pure. Puis le maitre reprend le
souffle impur du sisya et le rejette. A la suite d’incitations
(prerana) réitérées du guru, le disciple réussit, lui aussi, a élever
son souffle jusqu’au brahmarandhra. Dés que la conscience du
maitre et celle du disciple sont étales (visuvat dans lequel prina et
apdna se trouvent engloutis) alors, en un instant, le guru fait jaillir
le Son (aum ou ndda) et s’identifie au disciple en une seule

ascension. C’est sans doute a ce moment que tout ’amour qui
remplit son ceeur passe dans le cceur de ce dernier.

Quand Bhattanirayana célebre Siva, cygne (hamsa) éclatant de

1. Cest a la lignée Kaula qu’appartenait Sambhunatha grace auquel
Abhinavagupta réalisa son identité a Paramasiva.

2. Nous nous réservons de traiter ce sujet dans un ouvrage en
préparation sur la grace et le maitre spirituel.

3. Elle est nommée dans le Tantrasara « sivayojandripadiksa’ et dans le
Vivarana a P.T., p. 25, 1. 1 “pirndutiyojand, Ksemaraja la mentionne S.
n. IL. 6-7, fin du commentaire.

4. Voir son commentaire a la Bhagavadgita IV. 29-30, que nous
paraphrasons ici. Il s’agit de la montée de la kundalini avec identification
de maitre et de disciple. Sur la &undalini Cf. V. B. M. 154 et 26-27, 42,

p. 48 sqq.

5. Cf. Stav. gl. 7 et 8.

—-82 —

gloire, qui demeure uniquement dans le cceur purifié des saints
(SL. 57), il fait probablement allusion a cette pratique qui se
nomme, elle aussi, hamsa.

Ainsi comme Siva fait le don généreux de lui-méme, ’homme
qui a brisé ses attaches et n’est que grice, ne s’appartient plus : il
regoit et donne en un seul geste, répandant cette grice a 'image
de la gemme cintamani qui, de toutes ses facettes, regoit et
rayonne la lumiére'.

LA BHAKTI PAR RAPPORT AU YOGA ET A
LILLUMINATION

La bhakti nous apparait, chez les mystiques du seul amour,
comme la source et la fin de toute chose. Adorer ’indicible suffit :



Cc’est la Péclat, c’est la Paccomplissement (siddhi), c’est la la
délivrance, il n’en existe pas d’autre (XVIIL.25).

Certains dévots, précise Utpala, ne considérent dans ’adoration
que le moyen d’atteindre 1’état supréme, ne voulant y voir que la
vache qui exauce tous les souhaits; mais les vrais amants ne
désirent que son lait savoureux et, recueillis en leur amour, ils se
mettent a boire sans attendre, sans réfléchir, tant ils ont soif de la
seule essence divine ; ’adoration se confond pour eux avec le flot
de la félicité qui jaillit au moment précis de leur identification a
Siva %,

N’ayant plus rien a acquérir ni aucun effort a tenter, ils errent
grisés par le nectar d’amour’. Ils ne mendient rien : “Ah ! Combien
digne de louanges est la fagon extraordinaire dont ces étres au
ceeur débordant de générosité T’adorent dans Pexcés de leur
amour pour Toi, 6 Donneur de dons! car (leur amour) n’est pas
stigmatisé par la sollicitation” (XVII.24).

Et Utpala dit encore : « Révéle-Toi a nous qui n’exigeons que
Toi, et nous ne T’excéderons pas par d’autres requétes. » (VI.11).
D’ailleurs que pourraient-ils demander si ce n’est Dieu méme ?
Siva étant le Seigneur tout-puissant et Iunivers entier
manifestement identique a lui, ne serait-il pas absurde et vain de
lui demander quelque objet particulier ? (XI.2). Il faut donc tout

1. « Au contact des rayons bralants du soleil de Ton amour, et par
leur puissance, que la gemme de mon ceeur rejette tres loin les étincelles
ardentes de I'attraction et de la répulsion. » (VIL. 6).

2. XVIL. 37 et 40.

3. XVII. 23. Bhatta ne veut lui aussi que 'amour seul et de toutes les
maniéres possibles (99) ainsi que la douceur de servir Siva (111), la
douceur de 'amour étant une jouissance sans égale (50). Il prie Siva de
pénétrer dans son cceur et prend la grice pour refuge (114 et 52).
Lorsqu’on s’empare du joyau de Siva, 'amour, il ne reste rien a conquérir,
dit-il encore (20).

—83 —

lui demander; 2 moins encore de solliciter un accroissement
infini d’amour : « Lorsque ’amour de Siva s’amplifie de jour en
jour, n’est-ce pas la une réalisation incomparable? Et quel
bonheur essentiel n’en découlerait-il pas ?» (XV.14). C’est que le
don d’amour contient le donateur et le don.

Niridyana va méme jusqu’a suggérer, par boutade, que Pamour
est supérieur a Siva, auteur du bien et du mal, puisque Pamour
n’engendre, lui, que le bien (116).



Amour et délivrance

L’amour donne tout: libération, souveraineté sur 'univers,
pouvoirs surnaturels, parce qu’on posséde Dieu méme : « Que
peuvent encore quémander les hommes richement pourvus de la
Beauté de Pamour ? Quant a ceux qui en sont privés, a quoi bon
solliciteraient-ils autre chose'? »

Le seul but du samsdra et du nirviana est exclusivement Siva, la
non-différenciation d’avec lui qu’exige ’amour et par le moyen le
plus direct, Pamour : “Le fruit de tout acte religieux ou profane est
Pidentification a Toi, 6 Dieu, ceux qui cherchent en cette
(identification) une fin différente demeurent toujours dans
Pignorance %.”%

D’apres Utpaladeva, les gens se mettent en peine de la
délivrance, mais, en réalité, la saveur ininterrompue appelée
libération est celle de la puissante drogue de 'amour (1,22).

Ni paix ni libération n’importent aux vrais bhakta dont excés
d’amour paralyse la pensée : dans Pivresse surabondante de leur
amour, ils ne cherchent pas le bonheur en vue de la paix et
oublient méme, le cceur ravi de la présence divine, de réclamer le
fruit de la voie du salut (XVIIL.15). Ils obéissent a un attrait
irrésistible : “Pour quelle autre raison Tes amants, que la chaleur
ardente d’un élan d’amour véhément a dépouillés de toute volonté
propre, se plongeraient-ils dans ’ambroisie de Ton adoration (si ce
n’est pour en éteindre la flamme) ?” (XVII.17). L’ardeur qui les
embrase est telle qu’il ne leur reste qu’a se jeter dans le flot
mystique pour y trouver immédiatement la fraicheur.

De son c6té, Bhattanirdyana désire atteindre sans délai Siva,
par-dela tous les états, en échappant aux pures étapes de la vie
spirituelle qui, malgré la béatitude qu’on y goiite, se dressent
comme des embiiches, retardant le moment de I’identification
(110).

1. XX. 11. Et Abhinavagupta glosant ces vers d’Utpala (I. P. v. I,
p. 24) précise : “Si 'on a réalisé le Soi, on a tout, sinon de quel profit
serait tout le reste ?

2. Abhinavagupta L. P. v. I. 1,1, vol. I, p. 24. Cf. Ut. IV. 23 et XI. 13.

—84 —

L’amour et les moyens de délivrance : ascése et yoga

Jamais Pamour ne résulte des expédients limités et artificiels
que sont pour les mystiques sivaites rites, hommage du culte,

33[+]



mortifications, procédés de concentration, connaissances
théologiques, méditation, yoga... Il se fait plutdt une voie de ce
qui s’oppose a sa voie: «Si, pour Tes amants, tout sert 2a
s’identifier 2 Toi!, pour ceux qui sont séparés® de Toi, tout devient
obstacle 2 cette réalisation®. »

La position des sivaites kasmiriens a Pégard du yoga et de
jAiana ne se comprend bien que par rapport aux trois énergies du
triangle du cceur (trikona ou trisula), et dans la perspective des
trois voies qui en découlent.

Toute la manifestation évolue a partir de ce triangle comme un
flot frémissant et pur du Cceur divin et c’est aussi, par le
frémissement de son propre cceur, que ’homme retrouve le Centre
du trikona, en prenant conscience de soi.

$%l suit la voie la plus longue, celle de P’activité (kriydsakti) qui
comporte effort du corps et de ses organes ainsi que du sens
interne (manas), il pratiquera sept des huit membres du yoga,
exercices du souffle, concentration de la pensée (pratyihara),
meéditation, mais sans aller au-dela, car, a partir du samadhi — le
point culminant du yoga — il aura atteint la voie plus directe, celle
de Pénergie, ou prédomine la connaissance (jidnasakti); dans
cette voie qui ne reléve que de Pintellect (buddhi) et ne vise qu’a
Puniversel, 'intuition du cceeur joue un réle primordisl. A son tour
la voie de P’énergie débouche sur lillumination (jfiana, pratibhi)
faisant place a la voie supréme et breve, celle de la pure volonté
(icchdsakti) qui, commengant au moment de Pillumination, va
encore au-dela : non seulement le Soi mais encore le monde entier
s’engouffrent spontanément dans le Je absolu. Abhinavagupta
appelle cette parfaite absorption samyagivesana, absorption
intégrale dans la Réalité : le soi, la pensée, le corps

1. Méme la haine, 'orgueil et illusion, voir p. 46.
2. Tirés vers le bas, avilis.
3. sk. //I. 15. Libre trad.

4. Pour Utpala et Nardyana, le terme yoga désigne les huit membres
du yoga de Patafijali concernant les moyens de délivrance ainsi que les
quatre aspects fondamentaux du yoga: souveraineté, connaissance,
renoncement et vertu. JiZdna est la connaissance libératrice se rattachant a
la discrimination par I'intellect (buddhi) telle que 'entendent les systemes
Yoga et Samkhya selon les partisans du Trika ; c’est aussi l'illumination
des Vedantin, pur prakdsa sans vimarsa. Inf. p. 13 n. 3.

— 85 —

et les objets externes, abandonnant leur nature objective,
s’identifient au Seigneur. C’est, dit-il, a cette compénétration que



tendent tous les moyens, y compris le samadhi; et si, a la mort du

corps, elle est achevée et patfaite, seul le Seigneur demeure'.**

Commengant par la voie inférieure avec ses pratiques yoga, le
yogin peut parvenir a la voie de la connaissance et, de 1a, s’élever a
la voie supérieure de Siva. C’est dans la seconde de ces voies que
se place Pamour ; mais s’il est excessivement intense, il correspond
ala voie de la volonté (icchi) et de I’élan du cceur vers Siva.

Ainsi les pratiques du yoga se trouvent reléguées a un plan
inférieur. La science qu’on y acquiert conduit tout au plus a une
libération restreinte, qui est délivrance par rapport au corps et a la
nature avec lesquels ’homme s’identifiait a tort.

Adepte de la voie simple et directe du cceur (pratyabhijna),
Utpala s’écrie : ‘Seul Pamour est digne d’estime dans la voie sans
illusion de Siva. Ni yoga, ni ascése, ni pieux hommage... ne
menent (au but)’ (I.18).

Les maitres anciens disaient de méme : « En vérité, dés que la
Réalité ultime est ardemment désirée, tous les moyens sont réduits
a néant® »*

Et Utpaladeva reprend : « Honneur a Lui que ni les dieux
souverains ni les asceétes qui s’infligent d’insupportables
pénitences ne peuvent approcher! Honneur a Lui que contemple
le bhakla au cceur débordant d’amour, alors méme qu’il se trouve
engagé dans les états les plus divers » (XIV.21).

Utpala se refuse aux techniques psychologiques et
physiologiques soumises aux limitations spatiales et temporelles :
«Soutenir que Tu deviens accessible par le yoga 2 un moment
donné et en un lieu particulier, c’est se fourvoyer. $’il en était ainsi,
6 Souverain ! comment au cours de tous les états Te révélerais-Tu a
ceux qui T’aiment ? » (1.16). *

Il dit encore : «La grande Féte de Ton union® n’est obtenue
qu’en repoussant Deffort de la méditation. Telle est, dit-on, la
véritable maniére dont adorent les amants. Qu’elle soit mienne a
jamais ! » (XVIL.4).

Al-Hallaj exprimait une idée analogue : “Quand Pamant arrive
au plein élan de la générosité, et qu’il est distrait de 'union avec
PAmi par Pivresse (de prier) %, alors il doit constater ce dont sa
1.1 P.v., vol. II, p. 231 (IIL II. I).



2. “Saruopciyaparikepris te mahcirtharthinah kila”. M. M. citation p. 179,
comm. au 68.

3. Spanla, étreinte, contact.

4. Ou selon une variante : qu’il oublie I’invoqué a force d’invocations.

— 86—
passion le prend a témoin : prier devient, pour les amoureux, de
Pimpiété '.”

Bhatta, lui aussi, est étonné par la puissance de la magie divine
qui tient sous sa coupe I’humanité entiére, y compris les yogin :
bien qu’ils se soient approprié le trésor de la méditation, ils
s’enlisent pourtant, faute d’ardeur (44); I’élan d’amour’ leur
permettrait seul d’éviter les deux écueils que sont, d’une part,
Peffort du vouloir propre et, de autre, le relichement qui menace
la quiétude.”’

Lalla reconnait Pinsuffisance des vertus contemplatives : “Paix
et contréle de soi (sama et dama), dit-elle, ne sont pas
indispensables pour réaliser I’Essence innée. Par simple désir tu
n’atteindras pas non plus la porte de la libération. Alors méme
qu’un homme se dissout (dans le Soi) comme le sel dans Peau, il

est rare qu’il discerne ’Essence innée*.”

D’apres Utpaladeva, Pamant a un grand avantage sur le yogin :
il peut se concentrer sans fournir le moindre effort : « Ceux qui
T’aiment, dit-il a Siva, différent au plus haut degré des yogin parce
qu’ils demeurent parfaitement recueillis au cours de leurs activités
journaliéres, sans méme s’&tre exercés le moins du monde a la
rétraction mentale ou aux autres membres du yoga » (1.17).

Dexistence véritable transcende également les quatre aspects
fondamentaux du yoga : souveraineté, connaissance, renoncement
et vertu. La souveraineté pour le yogin doué de siddhi, la
connaissance pour le pandit, le renoncement pour P’ascéte et la
vertu pour le partisan du dharma * sont les plus grands obstacles
qui séparent de Siva. D’ou le peu de cas que fait Utpala du yoga et
de la connaissance: « Que seule s’accroisse en moi, a tout
moment, ’indicible saveur vivifiante acquise par la manducation
répétée de Ta souveraineté et que s’éloigne loin de moi la majesté
du yoga et de la Connaissance » (VIII.2).*

Amour et illumination

L’illumination, bien qu’importante dans la voie mystique, reste
secondaire par rapport a ’amour (bhakti), voie compléte en

L W
oo
— —
T ¥
i



1. P. 56, op. cit. Cf. “C’est Toi, mon ravisseur, ce n’est pas l'oraison
qui m’a ravi I Loin de mon cceur l'idée de tenir a mon oraison !
L’oraison... Te dérobe a mes yeux, dés que ma pensée s’en laisse ceindre
par mon attention. » p. 53.

2. Sur 'ardeur du désir et le bond final, Inf. p. 40.

3. Sabaja, essence du Soi (Sk. comm. swabbiva). On peut y étre
immergé, en gouter la saveur sans pour autant la discerner clairement
(vicar —), C’est-a-dire se reconnaitre identique a Siva. Cf. sl. 29.

4. Aisvarya, jiidna, vairagya et dharma. Noir Stav. 92.

-87 —

soi, qui se passe de toute aide et vaut infiniment plus que yoga
et connaissance dont il représente « ’étape supréme » (IV.9). Ainsi
Bhatta implore-t-il Siva que la torche de son illumination devienne
pour lui la torche de son amour, apte 2 consumer son combustible
propre, Pexistence différenciée (58).

Utpala va plus loin encore : «Parce que j’ai gotité, dit-il, a
Pambroisie de Ton amour, 6 Maitre, ’illumination, méme a son
summum, ne me semble plus que liqueur aigrelette » (1.11).

L’amour joue un réle essentiel avant P’illumination qu’il prépare
et apres, en la stabilisant. C’est de lui que découlent les deux
conditions favorables a JIillumination, quiétude et intensité
exceptionnelle qui activent chez les bhakta le moment de
Pillumination : « Bien que Ton essence soit inconcevable — donc
au-dela de la méditation — elle se montre a ceux qui T’aiment des
qu’ils commencent a méditer » (XX.19).

D’autre part, la connaissance amoureuse qui imprégne P'étre
entier est plus efficace et plus profonde que toute autre : “Ceux qui
ont Pexpérience de la Science éminente de Ton amout, dit Utpala,
ce sont eux et eux seuls qui discernent la Réalité inhérente a ces

deux (contraires), science et nescience '.”

Cette stance distingue deux modalités d’illumination : ’une
cosmique, qui englobe aussi bien science que nescience ; elle est
prise de conscience de sa propre identité a Siva et s’accompagne
de la jouissance d’une toute-puissante liberté. L’autre, illumination
momentanée telle que la comprennent les systemes classiques de
PInde, est la connaissance salvatrice qui disperse Pillusion®.

C’est qu’il faut découvrir au centre méme de Pillumination —
prakasa ou lumiére consciente — le cceceur de cette lumiére,
vimarsa, libre énergie dont jouit Siva uni 2 Uma ; ou, selon 'image
de Nairayana, retrouver au milieu de 'océan de la Connaissance
(jidna) le lac apaisé de la pure ambroisie’, ce havre d’amour qui
est aussi liberté absolue.



Utpaladeva constate encore une grande différence entre amour
d’une part et d’autre part yoga et connaissance, au moment précis
de Pillumination, car chez les cceurs aimants, dit-il, Pillumination
(prakasa) jaillit librement et d’elle-méme sans I’aide d’aucun
moyen, tandis que chez les autres elle dépend, pour se révéler, du

1. sk. L. 12.

2. Ainsi jiigna correspond a furya, quatrieme état ou illumination qui
passe comme Péclair et wijiidna a turyitita qui transcende les divers états,
Iillumination ayant tout envahi. Bhatta fait allusion a cette distinction au
sl. 27. Cf. V. B. Introd., p. 187 sqq.

3.51.95.

—88 —

yoga et de la Connaissance'. « Méme si Ton Soi est bondé
d’attributs distincts et méme s’Il est atteint par une gradation de

moyens, Il se manifeste pur (sans attribut) et une fois pour toutes
(sakri) a ceux qui partagent Ton amour » (XVL.2).

Aprés Pillumination, les bhakta, selon Utpala, étreignent un
Dieu sans mode, partout et toujours ; les yogin et les jidnin le
saisissent en une intuition fulgurante lors du samadhi mais, sortis
de lextase, ils retombent sous l’empire de Pillusion, soumis
comme par le passé aux anciennes habitudes et aux antinomies?®.
Seul Pamour est en effet capable de dénouer les complexes et de
balayer les résidus des expériences antérieures (vasana) : lorsque la
pensée déborde sous les averses continues du nectar d’amour, tous
les vestiges insipides et sans force, se mettant a flotter, s’écoulent
loin d’elle (XIX.12).

Utpala conclut : « Que sont les jAdnin comparés a ces étres
supérieurs qui, grice a la splendeur de ’'amour, ont surmonté les
ténébres de Pattraction et de la répulsion ! » (XVI.16).%

Létre déifié demeure a jamais dans la samat4 car il a fait retour
définitif vers ’Un.*






CONCLUSION

En résumé, Pamour dans la voie rapide de haute perfection est,
comme le dit Utpaladeva, «le grand trésor digne d’étre protégé,
accru et profondément vénéré » (XV.11).

Il n’est pas seulement la source de la vie du mystique, mais
encore sa fin, car Siva est amour et la bhakti trouve son
achevement dans le désir divin (icchisakti) lorsqu’elle rejoint le
Cceur universel et vibrant et se met a I'unisson de la pulsation
cosmique (spanda).

Tout commence par un regard d’amour” de Dieu’; et 2
Pintérieur de Siva sans limites, le mouvement d’amour qui émane
de lui retourne a lui. C’est en ce sens que ’amour est un don
gratuit de la grice : Siva prend Pinitiative de la quéte d’amour ; il
révele d’abord sa présence vivifiante dans le ceeur de ’homme et
celui-ci, ainsi sollicité, répond aussitét a la grice, en un élan
spontané de tout son étre, si la grice est intense, ou bien avec
lenteur, s’absorbant amoureusement en elle, si 'appel est plus
doux.

1. XX. 14.

2. Stav. 54.

3. Cf. Stav. M. 1

-89 —

Le désir de la Réalité contient tout : il suffit de la désirer, de ne

désirer qu’elle pendant un instant, pour Pobtenir aussitdt; sa
possession ne dépend que de la force et de la constance du désir.

A Pinverse des ascétes qui se dispersent en essayant d’écarter
les obstacles et en s’astreignant a des moyens extérieurs, les
bhakta, recueillis et unifiés dans le seul amour, ne se soucient que
de la Réalité dont ils ont ’apre désir.

Le mystique cherche a la connaitre et a 'aimer s’il chemine sur
la voie de I’énergie. Dés le début, son amour se présente comme
une intériorisation ou une expérience abyssale obscure et apaisée.
En contact! avec Siva, il s’absorbe dans la saveur délicieuse de
Pamour, mais il ne la gotite que de temps a autre et d’'une maniére
sensible. Il garde constamment sur les lévres et dans le cceur le
nom de ’aimé ; puis absorption devient si douce que, par-dela les
mots, surgit un désir intérieur difficilement contenu ; le mystique
se tient dans 1’élan, au premier instant, dans ’inachevé incapable

41 [+. oui]
42 [+]



d’exprimer en phrases ni en mots la ferveur de son amour, la
pensée interdite et muette. L’attrait qu’il ressent est si vif que, dés
qu’il se tourne vers Siva, il est projeté dans un abime d’amour.

Puis, bien imprégné de cet amour, il discrimine avec le ceeur,
possédant a la fois lumiére mystérieuse et amour dans la sérénité,
la paix et la joie, passant tant6t par une phase d’ivresse, d’extase et
de folie, tant6t de sommeil mystique, d’assoupissement et de
quiétude dans laquelle il oublie tout ce qui est extérieur. Parvenu a
ce degré, il ne gofite plus a ’amour, il y baigne sans discontinuer,
enti¢rement plongé, en Dieu et vivant de sa vie.

D’envahissement graduel de ’amour obéit a des alternances de
plénitude et de privation. La privation, non moins essentielle que
P’abondance, et qui méne a ’anéantissement du moi, porte sur tous
les plans: mourant a ses diverses modalités psychiques, le
mystique plongé dans les ténébres se dirige a son insu vers une
connaissance nouvelle et indifférenciée (nirvikalpa) tandis que
Pembrasement d’amour s’élabore dans le secret de son cceut,
Pamour devenant de plus en plus simple, dépouillé et délicat a
mesure que lintelligence et la sensibilité s’affinent. Au cours de
cette immersion profonde et obscure d’un vide en un vide toujours
plus parfait, sa volonté elle-méme se transforme : véritable esclave
de Siva le mystique renonce a son désir propre ; il ne sait pas, ne
sent

1. Sparsa, c’est en termes de contact que la mystique sivaite s’efforce
de suggérer la présence divine 2 la fois puissante, mais obscure, parce que
cachée dans le cceur et échappant aux visions, images et a toute
appréhension distincte.

2.» Celui qui sait comment gotter le nectar d’amour et comment s’y
baigner, jouit du plus grand des bonheurs.. (XVI. 17).

—-90 —
pas, n’aime rien, ne veut rien et, progressant ainsi, il atteint le
Centre ardent ou le feu de Pamour a tout consumé, immolant a la

Conscience du Bhairava sans mode toutes les modalités des sens
et de la pensée.

Que la possession ait été lente ou rapide, a la fin le saint doit
faire un bond dans Pinfini et soudain lacher prise, renoncer a tout
le relatif s’il veut s’emparer de Pabsolu. Par cette marche
fulgurante, propre a la voie breve de Siva, ’€tre intrépide parvient a
Pillumination.

Il n’y a qu’une seule illumination, il est vrai, mais elle peut étre
ou précaire ou permanente. Si le désir est d’une ardeur
exceptionnelle, le saint, dans son 4pre recherche et en un seul élan,



saisit la Réalité et ne la liche plus; alors toutes ses habitudes
passées s’évanouissent d’un coup et lillumination aboutit a la
divinisation de I’&tre total (voie de Siva). Si, par contre, le désir
manque d’intensité, le mystique ne peut s’accrocher a la Réalité : il
doit monter a ’assaut encore et encore, et veiller fidélement a la
porte, en percevant des éclairs par les fentes du panneau verrouillé
(voie de Pénergie). Bien que, durant Pextase, il jouisse de sa
véritable nature, les tendances de son inconscient réapparaissent
lots de son retour aux conditions humaines et voilent la Réalité® :

Sa tAche n’est donc pas achevée : Pamour illuminé qui forme
désormais sa substance la plus intime, doit envahir sa propre
personne et 'univers entier ; passant d’abord du cceur dans le corps
qu’il nourrit de Pintérieur, il pénétre de fagcon égale dans tous les
états psychiques : veille, réve, sommeil profond et se manifeste
dans ses ceuvres. Enfin il s’insinue dans Punivers, simple
prolongement de son activité'.

Avec une liberté souveraine, le mystique jouit de toutes les
choses divines et humaines qu’il aime pour leur beauté essentielle
et parce qu’elles sont Siva méme.

Alors, totalement imprégné de Dieu, les facultés comblées, le
ceeur vraiment satisfait, et la volonté divinisée, il atteint
Pamoureuse égalité (samatd), tout n’étant plus pour lui qu’amour
universel et divin.

S’étant dépouillé de ses diverses modalités, devenu immense et
sans limites, il rejoint le Dieu indifférencié (nirvikalpa) auquel il
s’identifie. Parvenu a ’amour triomphant de la Majesté divine, il
répand gratuitement cet amour, car il réside au Centre efficace,
dans la volonté de Siva, en pleine grice, y puisant les dons qu’il
distribue avec générosité.

Tel est le Banquet cosmique ou ne si¢ge que Paramasiva.

1. Le mystique identifié a Siva étant I’agent unique et universel.

43 [++]



LE STAVACINTAMANI DE BHATTANARAYANA

[sanskrit omis]

«De locéan de son propre cceur ruisselait la louange du
Seigneur. Alors Nardyana a extrait le nectar qu’il a baratté avec

fougue, se servant a cet effet de la montagne de la
discrimination. » !

Dés le début de ’hymne, Bhattanarayaria définit le theme que
développe son Stavacintdmani : 'union amoureuse et totale de Siva
(Pardvik ou Paramesvara) et de Pénergie (Pasyanti) a laquelle le
pocte s’identifie. C’est de cette union qu’il voudrait prendre
conscience jusque dans ses occupations journaliéres.?

1

Gloire a Paramevara, le Seigneur supréme : Sa grandeur faite
de félicité resplendit grice a Pasyanti a lIa douce parole qui, sitét
vue, captive son ceeut.

Pasyanti, I’énergie de la Parole, contemple pour la premiére fois
son époux, Paramesvara ; comme celui-ci, au méme instant, pose
son regard sur elle, cette contemplation mutuelle ravit son ceeur.
Dés qu’il la regarde, il aime comme il s’aime lui-méme. Et sa
beauté a elle dépend enti¢rement de ce premier regard qui est
amour et sur lequel toute vie mystique repose. De son c6té, elle ne

le contemple et ne ’aime vraiment que parce qu’elle est en Lui.

Pasyanti, d’autre part, fait resplendir la Majesté divine, car sa
voix® est si douce et mélodieuse qu’elle glorifie éternellement la
grandeur du Verbe dont elle fait jaillir une félicité débordante. En
effet, louant Siva par Siva méme, Pasyanti qui baigne dans la gloire
est seule apte a célébrer son Bien-aimé en révélant Siva a

Siva méme*.*

C’est ce chant de louange que Nirdyana a regu intérieurement
de la Déesse de la parole et qu’il veut a son tour nous transmettre
aprés avoir pris part au banquet des célestes harmonies. Ne faisant
plus qu’un avec Siva, sa voix sera profonde et douce comme celle
de Pasyanti.

44 [+. = Siva méme.]



1. Stance d’introduction de Ksemaraja. De son commentaire nous
donnons tant6t un extrait tantdt une paraphrase, ajoutant a I'occasion
nos propres explications.”

2. Utpaladeva aspire lui aussi a la transfiguration du saint aux énergies
divinisées et tend, comme Bhatta, a ’état théopathique.

3. Gir — désigne aussi bien voix que parole.
4. Ce qui vaut pour Pasyanti vaut également pour ’homme divinisé.

Les philosophes du systeme Svitantrya distinguent quatre
aspects de la Parole :

1. — Paravik, le Verbe ou Je absolu, représenté ici par
Paramesvara, est Punité patfaite de la Conscience'; pur et libre par
essence, on le considére comme la source premiére encore
indifférenciée (nirvikalpa) des énergies du langage. Camatkira,
prise de conscience émerveillée de soi-méme, le caractérise.

2. — Pasyanti. Parivik se projette en Pasyanti, ’énergie du
Verbe, premiére étape dans ’émanation de la parole. On la nomme
Pasyanti, contemplatrice, parce qu’elle prend intensément
conscience, bien que d’une facon intuitive et indivise, de 'univers
qui va apparaitre en Paramesvara.

A ce stade de premier ébranlement® o ’accent pése sur le sujet
voyant, il n’existe en Pasyanti qu’un désir trés subtil de se
différencier en énergies phonématiques.

3. — Madhyama. Au troisiéme stade de vak, elle devient la
parole toute intérieure «intermédiaire» entre Pasyantl et le
langage articulé du plan de Pillusion (may4). Sujet et objet se font
équilibre et la différenciation en signifiant et signifi¢ commence a
se révéler, restreignant ainsi la liberté et la plénitude de la
Conscience originelle.

4. Vaikhari. Ce qui n’avait qu’un substrat, la pensée, et se
développait au seul niveau de la construction mentale et de la
connaissance, devient vaikhari, parole ordinaire perceptible a
Poreille, et dans laquelle signifiant et signifi¢ sont entierement
distincts ; le signifié représente les objets matériels de 'univers
engendrés par la parole.

Tandis que Pasyanti reléve de I’énergie de volonté (icchi) et
madhyama3 de Pénergie cognitive, vaikhari appartient a P’activité,
c’est le langage associé au corps et a ses organes.

Bhattaniriayana, ne pouvant chanter l’indicible Pardvdk ou
Paramesvara, va célébrer ’énergie Pasyanti, étroitement unie a
Siva, mais non enti¢rement identique a Lui, sinon elle serait

45 [a noter !]



ineffable comme Lui. « La fusion de Siva et de I’énergie, d’aprés le
Malinivijayatantra, surgit chez celui qui, éclairé par son Maitre, ne
pense a rien» (II. 23). Clest la voie du nirvikalpa dénommée «
propre a Siva», voie supréme du héros®' aptés avoir exclu les
pensées dualisantes, concentré sur son identité a IP’univers, il
atteint la souveraineté des que s’efface la nature limitée et asservie.
Il s’¢leve ainsi de la parole déterminée a la parole indifférenciée,
par identification a ’énergie parfaitement reconnue, la Pasyanti du
Seigneur.

2

Lui dont Pépanouissement est prospérité, compassion,
compréhension, félicité supréme, efficience, et dont la majesté
fulgure de Connaissance, gloire a Lui, Invincible !

1. Il est a la fois prakdsa et vimarsa.

2. Parispanda, premier mouvement de la volonté qui se tourne vers
I'objectivité bien que baignant encore dans la subjectivité absolue
(purnahantd).

3. Cf. Utp. L P. IV. 11, vol. 11, p. 265 et le passage du Jiianagarbha cité
par Ksemaraja pour illustrer la voie de Siva, traduit ici p. 40.

La strophe précédente célébrait Siva, maitre de ’énergie, adoré
dans la voie supréme (sdmbhavopaya) ; celle-ci traite de I’énergie
méme, essence du Seigneur, en ses déploiements variés, saisie
dans la voie immanente de ’énergie (saktopaya) ou Siva n’est plus
adoré pour lui-méme, mais pour ses énergies.

On reconnait dans les énergies énumérées les cinq énergies
classiques du systéme Trika: la prospérité (sri) désigne ici la
Conscience (cit), paroi lumineuse sur laquelle s’étale le cosmos ; la
compassion (dayd) équivaut a la volonté (icchd) ou grice; bodha
et 4nanda correspondent respectivement a la connaissance (jfidna)
et a la félicité (Ananda); enfin Vefficience (sampad) a Pactivité
(kriyd).

Siva ne peut étre vaincu, car il transcende 'univers et triomphe
de toute chose. Sa grandeur et sa toute-puissance cosmiques
resplendissent au moment ou jaillit Pintuition «je suis le Tout»
pour celui qui, bien absorbé en Lui, posséde la connaissance
immaculée (suddhavidy4) dans laquelle s’harmonisent les énergies
subjective et objective pleinement manifestées.

3
Hommage a Sankara, lumiére infinie dont Iessence est pure

ambroisie, océan de lait qui s’étale en vagues de différenciation et
(reflue) dans Ia Conscience indifférenciée.



« Hommage signifie pour nous humilité et abandon (prahvata)
a Paramesvara lorsqu’on se voue exclusivement a Lui par Pesprit,
la parole et le corps.» Ksemarija glose namas par samaivesa,
absorption en Sankara, le Seigneur qui accorde la paix. L’océan de
lait est Paramasiva, 1’absolu, qui contient ndda et bindu;
transparent, masse de lumiére et de félicité, il déploie et reploie les
multiples catégories en un flux montant et en un reflux apaisé, ou
alternent la prise de conscience différenciée (ndda) et la
conscience indifférenciée (bindu), c’est-a-dire vimarsa et prakisa,
Pénergie et Siva’. Bindu, goutte d’une blancheur et d’une
luminosité éclatantes, point sans étendue, désigne Siva tandis que
nida est DPénergie, source du mouvement océanique et
retentissement vibrant, ou résonance originelle.

Ces trois premieres stances contiennent, d’aprés Ksemarija,
une allusion a la famille de Nardyana dont le grand-pére se
nommait Paramesvara, le pére Aparijita, la mere Sridayi, et le frere
ainé Sankara. Elles célébrent encore, chacune a tour de rodle, la
triade a laquelle le Trika doit son nom : Siva, ’énergie et ’individu.
D’abord réalisé sur le plan de la volonté (icchd), Siva Pest ensuite
sur le plan de la connaissance et enfin sur celui de ’activité. Telle
est la réalisation de Siva au cours de tous les états que le poéte va
maintenant chanter :

4

Nous Te haissons, nous Te louangeons, nous nous consacrons
a Toi (par une formule mystique), 6 Epoux de lIa Mére ! Dans

1. Abhinavagupta . P.v. I. I. 1, p. 6, 1. 3.

2. Cf. Un quatrain de Lalla (il. 15) éclaire ce sloka ; andhatd, le Son
principe de vacuité absolue gui n’a ni nom, ni couleur, ni lignée, se
transforme en zdda, énergie et en bindu, Siva, lorsqu’il devient conscient
de soi.

-102 —

Pexcés de (Ta) tendresse, Tu nous supportes en nous pénétrant
parfaitement.

Utpaladeva reprend un théme identique : « Tryambaka est mon
Pére, Bhavani est ma Mere, il n’existe pas de second...» Prabhu
est le pére, la pure Conscience qui accorde la grace et Pardsakti, la
toute-puissante énergie, la meére. Et pourtant Pessence supréme
est 'Un-sans-second (XIX. 17).

Siva est le pere universel qui porte et maintient les hommes en
leur accordant sa grice; «visvak’ ', de toutes parts, en les
pénétrant, au cours de leurs activités et de leurs états
psychologiques variés, tels ’amour, la haine, la louange et autres.



Parce que Siva leur est trés cher, ils sont toujours absorbés en lui,
objet exclusif de leurs sentiments et de leurs désirs. Lui, de son
coté, les aime intensément comme le dit la Bhagavadgita qui,
parmi les adorateurs du Seigneur, distingue le jndnin concentré,
tout a son amour (bhakti) : « Je suis excessivement cher au jAidnin
et lui aussi m’est cher. »

La haine a P’égard de Siva témoigne d’un amour vivant et
intense et n’a rien d’une impetfection®. Peut-étre faut-il y voir une
allusion aux deux aspects de Siva, Peffroyable (ghora) et ’aimable
(santa). Si la haine pour Siva permet de P’atteindre, qu’elle soit la
bienvenue, hai et haisseur ne faisant qu’un.

5

Lui qui se dérobe au contact des objets, qui produit Pambroisie
en surabondance, et dont se dissipe la forme illusoire, hommage a
(Lui) Sambhu, POmniprésent !’

Bhatta Nardyana traite maintenant de la haute étape mystique
de pure connaissance: I’énergie d’illusion y est en voie de
disparition et, a mesure que s’effacent les résidus innombrables
des expériences passées, P’association avec les objets sensibles
s’atténue et Siva se révéle en son essence véritable®.

Le poéte saisit ici sur le vif le moment ultime de purification ou
la mdy4, d’énergie asservissante qu’elle était pour homme dupe
de ses prestiges, n’est plus qu’un instrument dont il joue
librement, a ’image de Siva. Comme le soleil apparait dés que les
nuages obscurcissants tombent en lambeaux, Siva se manifeste en
son omniprésence, aussitdt que ’illusion se détache de lui.

L’ambroisie que Sambhu « le Bienfaisant » fait surgir de ’océan
céleste ne peut-&tre produite sans un contact et pourtant Siva n’est
jamais soumis au moindre contact, ’amrta n’étant autre que son
essence sans dualité.

Siva, qui vient d’étre reconnu dans le Soi, va Pétre dans le
cosmos au cours des strophes suivantes :

1. Lire visvak de préférence a visva.

2. D’apres Ksemardja qui cite a 'appui le sl. 47. Faut-il voir dans ce
mari de sa mere, tant hai et tant aimé a la fois, un complexe d’(Edipe ?
Cf. Ut. N. 14: 8iva nous porte et nous protége, nous qui sommes
identiques 2 lui.

3. A noter Popposition poétique vibhave-sambhave.

4. Suddbavidyi jaillit au summum de la voie de DIénergie lorsque,
I'llusion étant conquise, les vdsand ont entiérement disparu.

-103 —



Indifférencié méme dans les objets différenciés et indivise dans
les divisions mémes, nous saluons le Seigneur supréme, cette
Essence commune a tous.

Bhattanardyana décrit la forme universelle dans laquelle il
s’absorbe profondément. Forme universelle, apanage du Seigneur,
pure conscience immuable ou Je plénier, elle conserve toujours sa
nature indifférenciée dans les étres individuels, les catégories, les
mondes, ’ensemble des délimitations spatiales, tout comme elle
perdure indestructible dans le temps, alors méme qu’elle revét
Paspect d’états passagers, veille, sommeil, naissance, mort,
création et destruction de 'univers...

Ceux qui vénérent cette essence immortelle doivent la percevoir
en toute chose comme sa forme générique, a savoir divinité morte
dans un cadavre, genre dans Pindividu, et remplissant également
tous les individus.

7

Ce pilier plus ténu méme que la demi-more ultime au-dessus
de la syllabe AUM, mais aussi plus grand que Peeuf (cosmique) du
Brahma et dont la caractéristique est de n’en point avoir,
hommage a Lui" !

Dans les Agama, Siva est fréquemment célébré sous le nom de
sthdnu, ferme pilier, tronc d’arbre, ou encore linga, colonne de feu,
symboles divers de la Conscience immuable soutenant le cosmos
dont elle forme Paxe. Clest a ce pilier lumineux, ou linga
flamboyant, que fait allusion le verset 35.

Sur le plan mystique, Paxe devient la colonne intérieure et
subtile qui se dresse bien droite au centre du corps, en tant que
voie dynamique de la divine énergie (susumni nadi), et qui se
manifeste en onze mores (mdtrd) dés que 'on se concentre sur la
syllabe AUM. Les trois premiéres étapes (a+ U+M) relévent de la
parole ordinaire (vaikhari) et contiennent chacune une more. Le
point et la demi-lune sur la syllabe (bindu et ardhacandra)
appartiennent au son subtil (madhyamd); puis avec les six
énergies trés subtiles nommées nada, nadanta, nirodhini, sakti,
Pomnipénétrante et enfin samani, ’égale, on accéde au domaine
de Pasyanti. C’est avec nirodhini, Pobstructrice, que commencent
les demi-mores (ardhamitrd), tandis que la more ultime
(ardhamdtri) désigne samand. Par-de 12 régne unmani *, Essence
du Seigneur identique au Verbe supréme (parivik). C’est la le
pilier indicible et immuable, plus subtil encote que samani ’
Pénergie équilibrée, et plus vaste aussi que Pceuf de Brahmi,



Punivers entier. La sphére de Brahma4 s’étend jusqu’a la sphére de
Pénergie, sa cause.

1. Premier hémistiche cité par Abhinavagupta, P. T. v, p. 202.

2. Cest suddhavidyi du sl. 2. Voir a son sujet S. S. v. I11. 7 et la citation
du Svacchanda IV. 393-397.

3. Cf. notre traduction du V. B. p. 89 et Introd., p. 48 sqq.

4. Au sujet des quatre spheres (anda), cf. Paramarthasara
d’Abhinavagupta Sl. 4 et notre Introd., p. 28 sqq.

104 —

La strophe suivante nous montre précisément cette énergie
sous 'image de Hamsi, porteuse de I’ceuf cosmique :

8

Nous chantons Energie : elle porte en elle Peeuf de Brahmai,
telle Hamsi, (Ia compagne) du Cygne céleste, le Seigneur supréme
qui, omniprésent, envahit le firmament.

Le poéte s’abime en Siva qui, uni a son énergie divine, forme
ainsi avec elle le couple prakasa-vimarsa : d’une part, la Lumiére
emplissant ’éther de la conscience et de I’autre, ’énergie unmana,
décrite dans la strophe précédente qui, semblable a ’épouse du
Cygne, le suit fidélement, grosse de I'univers, ’ceuf de Brahma.

Hamsa, le cygne, symbolise par sa pureté et son vol la libre
essence de Siva; ou, comme chante Utpaladeva « Siva qui se joue
dans Pesprit des saints, ce firmament», éther immaculé et sans
limite sur lequel il vogue a son gré, ayant partout acces, sur les
eaux du devenir comme dans ’espace subtil qui s’étend entre ciel
et terre.

Le terme hamsa a dans la pratique yoga un sens précis : c’est le
chant du cygne que répéte inlassablement le souffle a chaque
inspiration et expiration: hamsa, hamsa’. Il désigne aussi le
souffle central qui s’éleve au brahmarandhra dés que les souffles
inspiré et expiré sont en parfait équilibre ; il engendre alors une
impression d’immensité souple et légére’. Enfin hamsa joue un
role ésotérique au cours de la transmission de maitre a disciple,
lorsque le maitre pénctre dans le souffle du disciple afin de le
purifier®,

La femelle du cygne n’est autre que la libre énergie du
Seigneur ; c’est elle, et elle seule, qui, bien apaisée et intériorisée,
va projeter Punivers a Pextérieur s’acquittant ainsi d’une tiche tres
difficile :



9

En P'absence méme d’un mur Il déploie la fresque d’un univers
qui n’a ni cause ni instrument ! hommage a ce porteur du trident,
dont P’art est admirable !

Le trident, arme de Siva, symbolise ses trois énergies, volonté,
connaissance et activité.

Abhinavagupta cite cette strophe en glosant la kdrik4 suivante
d’Utpaladeva’: Par leur volonté, et sans atgile ni graine, des yogin
fabriquent des jarres, etc. qui, douées d’une existence permanente,
sont aptes a remplir leur fonction.» Et Pexégéte explique : a la
maniére d’un yogin, le Seigneur

1. XIV. 19.

2. Sur ce souffle, voir V. B, p. 77 et p. 49 sq. S. S. v. IIL. 27, « avec sa,
il sort, avec ham, il entre ».

3. Cf. V. B, Introd., p. 92, 169, 176.

4. Voir plus haut, p. 81.

5. L P IL IV. 10 sk. et comm. p. 151-3.
-105 —

Mahadeva, cause unique de l'univers, assume lui-méme des
formes variées; Lui seul resplendit lorsqu’il manifeste I'univers
objectif comme un reflet dans le miroir de son Moi, ainsi que
Pexprime la stance d’un ancien Maitre.» ' Dans la kdrikd 21,
Utpaladeva précise que la volonté méme du Seigneur, qui veut
prendre Paspect d’un pot ou d’une étoffe, est a la fois cause, agent
et activité.

Si les causes matérielles et instrumentales dépendent de cet
universel agent, Lui n’en dépend nullement. Par sa libre volonté,
qui ne rencontre jamais d’obstacle, Il peint 'univers multicolore
sans causes (telles ’illusion ou la nature) ni instruments (actes des
hommes, karman). Comme un réveur déroule ses réves, Siva
déploie le monde sur le fond lumineux de sa propre Conscience et
le fait miroiter de mille manieres. Il mérite donc le titre d’artisan
expert en son art.

Aprés avoir décrit la libre création du monde, Pauteur, afin de
retourner a la source indifférenciée, implore I'aide de Siva qui,
sachant extraire la vérité du mensonge, peut mettre un terme a son
activité créatrice d’illusion (mdya3) :

10

Cette Sapience sivaite immaculée que Tu as tirée tout entiére
des eaux de lillusion, de Ton plein gré donne-nous ce lait ; viens a
nous, 6 Cygne Ravisseur !



Le cygne omniprésent qui se promenait dans P’éther lumineux
de la Conscience’ vogue maintenant sur Pétendue illimitée des
eaux de lillusion, sans en étre souillé ; mieux encore, selon le
mythe indien, il sait extraire de ces eaux, avec son bec, le lait qui
s’y trouve intimement mélé.

Il émerge des eaux en surmontant les spheres du corps, de la
pensée et des autres limitations, et discrimine 1a non-dualité au
sein méme de la dualité. Il en tire habilement le lait de la pure
Science qu’il verse dans les états psychiques en vue de dissimuler
le corps et ’ego limité avec lesquels il se confondait comme le lait
se mélange a I’eau.

Et la Connaissance portant sur sa propre identité a Siva, il la
purifie en la libérant des imprégnations inconscientes (misand),
comme le cygne retire un lait sans eau ni poussié¢re de ’océan de
Pillusion.

Bhattanardyana prie Siva de lui offrir ce lait sans qu’il ait a
fournir le moindre effort.

La connaissance de Siva ne s’éveille que si ’on renonce a sa
propre individualité, le don divin et le don humain se répondent :

1

Méme uni au différencié, que délimitent les six normes de la
connaissance >, Tu demeures indifférencié; nous apportons
Poffrande a Ta Réalité, seule réalisation de Pultime Vérité.

1. Ciest-é-dire Bhattanarayana dont il cite p. 153 le présent sloka.
2.CL 8.

3. Pratyaka, anurnana, upamdna, arthapatti, sabda et anupalabdhi sont les
six normes de connaissance du systéme Mimamsa.

—-106 —

Bhattanaridyana s’offre en victime a Siva en se jetant dans le feu
ardent de la Conscience bhairavienne qui consume les
différenciations corporelles et subtiles: «Lorsqu’on verse en
oblation dans le feu sacrificiel — ce réceptacle du grand vide — les
¢éléments, les organes, les objets, y compris la pensée, voici la
véritable oblation» !. Aussitét le contingent disparu, P’essence
(bhava) seule subsiste.

Notons le rapprochement voulu entre bhava et bhdva: le
premier désigne Siva, Etre total par contraste avec le second,
Réalité spontanée, 4me immuable et unique de la connaissance
supréme ou Cceur des choses. Bhava correspond a prakisa,
Lumiére éclairant tout, et bhdva a vimarsa, prise de conscience de
soi, en tant que Réalit¢é de la réalit¢ ou Conscience de la
conscience. Si cette Réalité parait circonscrite par les six critéres
de la connaissance : sensation, inférence, analogie, présomption,



révélation et perception de la non-existence, elle n’est pas ainsi
limitée puisqu’elle est la lumiére de la conscience indivise qui
contient toutes les formes de la connaissance et qui éclaire ces
critéres mémes.

Nardyana souhaite ardemment jouir de cette Essence au cours
des états psychiques les plus variés :

12

Puissions-nous contempler Ta profonde caverne que Ia
Lumiére supréme, dissipant en tous sens les ténébres, embellit
intérieurement’, 6 (universelle) Existence !

Le poéte désire s’enfoncer profondément dans la caverne
insondable de Siva — son énergie créatrice d’illusion — pergue a la
clarté de la lumiére supréme (prakasa) qui chasse les ténebres de
Pignorance a ’extérieur comme a Pintérieur. Cette strophe insiste
ainsi sur ’ambivalence de 1’énergie, a la fois ténébres stériles et
asservissantes de lillusion (mayasakti) pour I'ignorant, et liberté
(svatantryasakti) pour ’étre libéré.

Du point de vue de Pexpérience mystique, Nardyana cherche a
pénétrer dans les profondeurs inexplorées du cceur dont Pobscurité
est féconde, car c’est la que repose, en secret, le Sujet absolu,
invisible 2 ’homme aveuglé par la dualité, mais qui, au mystique,
se révele a la lueur abyssale de la torche de I'unité. Cette torche
allumée a la flamme sacrificielle consume P’ego offert en sacrifice.

Il faut intrépidité et courage a ’homme pour s’aventurer dans
la caverne du cceur afin de la purifier de ses résidus inconscients
(vasana) et atteindre la volonté nue et la Conscience indifférenciée,
qui est 'unité profonde sous-jacente a la mémoire, a Pintelligence
et a la sensibilité.

La caverne, vidée de toutes ses distinctions, apparait en sa
capacité infinie et sous la forme d’une libre énergie, dés qu’elle se
trouve éclairée « a Pintérieur des splendeurs divines » ; en d’autres
termes, I’étre entiet, ainsi que ses facultés, s’épanouit pleinement
et c’est dans ses profondeurs, celles du Soi, qu’au moment d’une
illumination cosmique, il peut découvrir Punivers, la caverne se
manifestant a lui comme le cceur méme du cosmos.

1. V. B. sl. 149.

2. Intérieurement, c’est-a-dire d’apres Ksemaraja, dans la plénitude

du Soi.
-107 —
13



Hommage a ceux qui, fiit-ce en réve, voient le Seigneur au
front orné du croissant de lune leur conférer la supréme béatitude !

Ceux qui en réve pergoivent Siva portant au sommet de la téte
son embléme d’ambroisie, le croissant de lune', sont purifiés par
cette apparition bénéfique.

A ce stade, Siva a pénétré la subconscience du yogin qui a le
sentiment continu de sa présence, non seulement dans le samadhi,
mais aussi dans son sommeil. Durant ce sommeil spécifique
nommé yoganidra ou le yogin ne perd pas conscience de la Réalité,
Siva se manifeste a lui a la jonction des souffles expiré et inspiré,
au centre apaisé, et lui accorde ce qu’il désire’.

14

O bienheureuse Existence! cette aspiration a réaliser Ta
Réalité si experte a déraciner la crainte des existences répétées,
qui donc n’y aspire ?

Le poéte se plait a jouer sur bhava, Bhava’, bhava, opposant
Siva, Existence réelle et universelle (Bhava) a bhava, existences
éphémeres et douloureuses. Quant a bhiva, c’est le ceeur épanoui
au moment ou la vie est transfigurée par Siva.

L’extase qui, au verset 12, éclairait les états de veille (vyutthdna)
et au 13 pénétrait la subconscience et les états de réve (svapna),
imprégne maintenant les couches inconscientes de la personnalité
formées par les résidus des vies antérieures, ce terreau ou
s’enracine la peur des existences futures.

Seul un désir ardent peut anéantir cette peur. Ruci, dont
Narayana se sert ici de fagon significative, ne connote pas un désir
ordinaire mais un penchant mystique de DPétre entier.
Abhinavagupta le définit comme «une libre volonté que ne
restreint aucun but » 4 et, Mahesvara, comme un attrait qui permet
de discriminer le bien du mal : « Ce pour quoi, dit-il, on éprouve de
Pattirance, c’est la ce qu’il faut accepter et ce pour quoi on ne
ressent aucun attrait (ruci), voila ce qu’il faut repousser. » * Ruci
désigne donc une inclination profonde et spontanée du cceur vers
le Soi ou la Réalité.

Ceux qui sous ’exceés d’amour sont irrésistiblement attirés par
Siva méritent d’€tre honorés puisque tout est contenu dans ce désir
éperdu. Qui alors ne serait attiré par cette amoureuse attraction ?
Tous veulent posséder ce désir, mais ils n’ont en fait que le désir
du désir ; rares sont les étres qui ont le désir de la Réalité ; la grice
seule fait naitre chez ’homme un pareil désir. Dés qu’elle apparait,
la Réalité anéantit les derniers vestiges de DPexistence
phénoménale.



1. Kald, seizieme portion du cercle lunaire.

2. Voir la S. K. SI. 34 et le commentaire de Ksemaraja.
3. Que nous rendons ici par 'emploi d’une majuscule.
4. sk. I. P v. IL. 11T 4-5, vol. 11, p. 90, 1. 2.

5. M. M. sL. 7.

-108 —

15

O Maitre de Punivers, tout au long de la vie, voila ce qu’il nous
faut obtenir par Ta grice : cette permanence résultant de Pesprit
concentré sur Toi.

Une fois fixé dans ce ferme désir que rien ne peut plus faire
dévier, ses forces parfaitement stabilisées en Siva, le mystique
s’absorbe en lui, immobile en son amout.

Les versets 14 et 15 décrivent les deux attitudes essentielles de
la vie spirituelle : désiter aimer Dieu et demeurer tranquille en
laissant agir la grice’. Mais le bhakta ne peut obtenir cette
permanence (sthiti) s’il ne se tient en Siva avec la fine pointe
(ekagra) de son esprit. Cette fine pointe de conscience, en pleine
inconscience et oubli général, désigne a la fois ’ardeur enflammée
d’une pensée qui s’éléve au-dessus de ses opérations et de ses
connaissances, et le point éternel, 'Un duquel tout part et ou tout
aboutit.

La fixation de la pointe supréme de son étre suffit a tout, les
désirs du mystique se trouveront automatiquement comblés :

16

Le Soi composé des Veda et des Révélations sacrées s’étend,
largement ramifié en milliers de branches; hommage a Lui,
Sambhu!, arbre miraculeux qui produit une infinité de fruits !

Paramesvara a pour corps la totalité indifférenciée des sons et
se manifeste en d’innombrables Traités, simple expansion de son
essence indivise, a la maniére dont un arbre ne forme qu’un tout
en dépit de ses branches divergeant a partir du tronc et de ses
fruits variés.

Ksemardja cite une strophe du Sarasvata ou Mahimnastotra de
Puspadanta, montrant que les courants les plus opposés de la
philosophie indienne se perdent dans un unique océan, Siva : « O.
Seigneur, les hommes, selon leurs inclinations, suivent des
chemins différents : tant6t détournés (triple Veda, Simkhya, Yoga,
Pasupata, Vaisnava...) tantot directs, (le Sivaisme). Au départ, ils

46 [+]



différent les uns des autres et discutent en disant : « ce chemin-ci
est salutaire, il est supérieur ; celui-la, inférieur », mais a Parrivée,
lorsqu’ils T’atteignent, tous ne font qu’un en Toi, Océan ou toutes
les eaux (se perdent)?.

La stance suivante montre que tout converge vers I’Un, Siva :
17

O Tout-Puissant, faisant converger vers Toi paroles, pensées et
actions corporelles et les fondant, en Toi, ne serons-nous donc pas
aussi libérés des couples antinomiques ?

1. Siva, source de paix.
-109 —

Les activités déviées de leur terme naturel, Siva, doivent tendre
constamment vers lui et s’unifier en lui ; alors, s’identifiant a ’Un,
le mystique surmontera-t-il pour toujours la dualité déchirante des
couples douleur-bonheur et autres. La tiche semble lourde au
poéte qui, accablé, n’en pergoit pas la fin. Il implore donc au vers
suivant Siva dont la volonté est suprémement efficiente :

18

Au milieu des conditions assignées a chacun lors de Ia création
et de Ia destruction des univers, salut a Toi, porteur du trident,
riche d’une efficience surabondante qui ne dépend de nul autre.

C’est pour le bonheur des hommes — libération et jouissance
des biens temporels — que Siva, jouant délibérément de son
énergie omnipotente, fixe a chaque étre sa place et sa fonction
dans le concert cosmique, les y faisant naitre et mourir et
disposant toutes choses a son gré. Si tous sans exception ont leur
role assigné, lui, souverainement libre, ne dépend de personne.

Comment peut-on ’atteindre ? En évoquant son nom :
19

Pour ceux qui méditent sur le nom' méme de Siva-Dhiitjati,
transcendant P'union aux qualités, et objet de méditation des dieux

principaux, quel fruit (y aurait-il) a des méditations prenant
quelque autre pour support ?

L’ascete indifférencié, unique objet contemplé par les divinités
principales, Brahm4, Indra et Visnu, n’est pas méme effleuré par
les trois guna puisqu’il est pure conscience, libre de toute
contingence.

Le poéte célébre les étres dont le cceur frémit par excés
d’amour :

47 [+]



20

Ceux qui, attachés’ a Pefficience de Ia formule « hommage,
hommage a Siva », se disposent a jouir de la félicité sivaite, ceux-Ia
sont dignes de louange.

Les mystiques qui, bien absorbés dans ce mantra, rendent
hommage a Siva — masse indivise de Conscience et de béatitude
— ne se confondent plus avec leur souffle, leur corps subtil ou
grossier, ou leur pensée. Ils méritent donc d’étre loués, car,
parvenus au plein élan d’amour, ils reconnaissent avec
émerveillement leur identité au Soi et jouissent d’énergie, de
prospérité et de félicité, aux trois sens du terme bhuti.

1. Sur la répétition du nom divin, voir inf. p. 131 et p. 42 sq.
Ksemaraja cite un verset du V.B.130: “Par la réalisation
ininterrompue du mot « Bhairava », on devient Siva.

2. Ksemaraja lit ici dsthita, méme sens qu’dsrita.
— 110 —
21

Quel chemin ne pourrait T’atteindre et quelle parole ne pas Te
désigner ? Quelle méditation ne Te méditerait-elle pas ? Ou encore
qu’est-ce que Tu n’es pas, 6 Tout-Puissant !

Parce que identique a Siva, Lumiére infinie de la Conscience, le
mystique ne peut quitter le Centre et quelle que soit la voie suivie,
il Patteint toujours sans effort, en ses moindres actes, pensées ou
paroles.

22

En disant “L’adorer, Le contemplet, Le satisfaire”, que mon
attrait' pour Toi s’enfle en un millier de flots, 6 Existence
(universelle) !

Bien que le mystique plein d’amour ne cesse de tendre
constamment vers Siva, ce penchant irrésistible de tout son étre
s’exalte et se répand en des flots surabondants et variés, au cours
des activités corporelles et mentales qu’il accomplit dans
Pintention d’adorer Siva et de lui plaire.

23

Hommage a Toi Seigneur, Fiif dont un setpent forme le
cordon sacré et qui es, par essence, le refuge (ou repose) le rosaire
d’oiseaux de toutes mes pensées !

Ce tronc impérissable de Parbre miraculeux réalisant tous les
désirs qui est aussi la colonne immuable au centre d’un univers
qu’elle soutient, représente la kundalini se dressant a Pintérieur du
corps. La kundalini est ’énergie qui au repos demeure lovée,



allusion que renforce encore le rappel de son symbole, le serpent,
ornement naturel de Siva que celui-ci porte en guise de
cordon sactificiel’.

Le poéte exprime le désir que tous ses états de conscience sans
exception — pensées vagabondes voltigeant sans répit comme des
oiseaux — se hatent vers Siva, s’abimant ’un apres Pautre dans ce
tronc vénérable, Conscience indivise et engloutissante, foyer
incandescent qui consume P'univers différencié.

De nos jours on peut encore voir au Kasmir, a la tombée de la
nuit, des oiseaux volant en formation serrée, I’'un derriére autre a
la maniére des perles enfilées d’un rosaire et qui regagnent leur
gite, le tronc creux d’un arbre vétuste, demeure d’élection aussi
des serpents de la forét.

1. Rasa, douceur, saveur mystique qui accompagne le sentiment de la
présence divine, est glosé par abbinivesa, exprimant a la fois élan vers Siva
et I'attirance qu’il exerce.

2. Sur ce tronc (sthanu), voir encore Sl. 7 et 35.
3. CL£. P 96 et p. 53.

— 11—

24

Ton souvenir constant est le seul reméde aux ténébres de
Pignorance, 6 (universelle) Existence! Par un don toujours
renouvelé, établis en moi cette disposition favorable.

Timira est une imperfection de la vision qui obscurcit 1a Réalité
percue en la faisant paraitre double ; ce terme désigne la tare qui
fait obstacle a la supréme discrimination (parapratibhd) de
Punicité sivaite. L’unique reméde a ce mal est la réminiscence
constante (samsmrti) que Ksemarija glose par vimarga, prise de
conscience de sa vraie nature, et ici, illumination de tous les
instants. Si Siva n’accorde pas ce collyre, ’homme ne peut réaliser
son identité au Seigneur.

25

“Hommage au Souverain.” Cette salutation qui fait atteindre
tous les buts de Phomme doit elle-méme étre saluée ici-bas par les
gens avisés'.

Le salut de qui s’incline avec amour devant Siva de fagon
répétée, au point de s’absorber totalement en sa libre essence,
suffit 2 combler les veeux de P’homme, a savoir bonheur et
libération. L’auteur salue donc la liberté surnaturelle, Siva, mais il
rend aussi hommage a ceux qui connaissent la Réalité, en



s’absorbant dans leur salut lui-méme. Doit-on voir ici un trait de la
révérence envers le guru ?

26

Ceux qui, plongés dans Peffroyable océan des existences,
repaire des monstres de la douleur, en retirent la gemme
d’amour sivaite?, que n’ont-ils pas conquis ?

P’amour divin, pierre précieuse qui exauce tous les désirs,
repose dans ’océan des existences, au fond de notre inconscience
ou se tapissent doutes, angoisses et tourments des vies antérieures
(samsiéra). Si Pon y plonge sans hésiter afin de s’emparer de ce
joyau, avec l’aide de Siva, destructeur de ces monstres, on échappe
a la tyrannie du samsara; il ne reste rien a surmonter puisqu’on a
conquis du méme coup le bonheur en cet océan et la liberté vis-a-
vis de lui.

C’est seulement par Pamour que ’on connaitra la réalité du
Seigneur :

27

On dif que peuvent Te connaftre ceux qui ont réalisé Ia
Connaissance sans voile, libre des couples antinomiques et
inébranlable ;

1. Cf. Utapala XVII. 29” Ceux qui T’adorent... Voici les étres divins
qu’il faut vénérer.

2. Text. de Sarva, Siva-le-destructeut.
3. Dans les Livres sactés.
-112 —

mais il y a des étres extraordinaires qui Te connaissent, eux,
(réellement), 6 Ascéte !

La connaissance de Siva s’accomplit a deux niveaux de
réalisation : prakasa et vimarsa. La premiére, que mentionnent les
traités métaphysiques et religieux, est la perfection de 'immuable
sapience ou connaissance de la supréme Unité qui se dévoile
lorsque s’effacent les antinomies erronément assumées. Sous cet
aspect Siva est connu (jiieya) en tant que svaprakasa, lumineux par
soi-méme. La seconde, fruit de cette sapience, n’appartient qu’a
des é&tres exceptionnels (mahdtman) auxquels Siva se révele
comme identique au Soi par vimarsa ou pratyabhijfia Cette prise
de conscience est accompagnée de puissance et Siva y fulgure
comme Sujet absolu. Une telle connaissance appartient donc en
propre et a tout jamais a ces étres.

28



Gloire a Punique Non-né : méme sans qualité il est connu de
ceux qui connaissent les qualités, Lui qui, méme sans désir, est
par nature le fruit supréme des désirs !

29

Cet océan de lait' d’ou les dieux n’eurent pas de peine a retirer
la Déesse des richesses, le Joyau et PAmbroisie, Toi seul
(pourtant) possédes le pouvoir inné (de Poffrir en don), 6
Omniprésent !

Les dieux Visnu, Brahm4, etc. regurent de Siva la permission
de baratter son océan de lait, chacun pour une période de temps
déterminé, afin d’en extraire tout ce qu’ils pourraient désirer®.

De cette source prodigieuse de trésors ils recouvrérent
successivement le bijou fabuleux (cintamani) et DParbre
paradisiaque qui comblent les désirs, la lune, Sri, Déesse des
richesses et de la prospérité, le poison redoutable que par bonté
Siva but pour en préserver les dieux et enfin la coupe d’ambroisie.

Dans sa bienveillance pour le muni Upamanyu, Siva lui fit don
de ’océan de lait. Ce don par excellence est, pour ce motif, le titre
de gloire possédé exclusivement par Siva.

30

Hommage a Toi, (universelle) Existence ! Ceux qui T’aiment,
Tu viens a leur secours pour les délivrer, Tu protéges ceux qui
gardent Ta pensée présente et a ceux qui Te louent Tu accordes la
paix, 6 Sambhu, dans Pexistence et la non-existence.

1. Cet océan bénéfique fait contraste avec 'océan des existences (sl.
26 et 90) et parait le symbole d’un amour infini. Cf. SL.3 ou il représente
Paramasiva.

2. Selon cette méme légende interprétée par des Visnuites, le
barattage de la mer de lait a pour baratton la montagne cosmique
Mandara que soutient Visnu dans I’avatar de la tortue avec pour corde le
serpent Vasuki.

-113 —

I1 n’est pas possible de rendre les allitérations et jeux
étymologiques de cette strophe subtile : bhavate bhava te'vate-
Sambhave sam bhave 'bhave.

Siva est d’abord salué en tant que Bhava, existence secourable
qui préte son aide (bhavate) a ceux qui lui témoignent de ’amour,
les éclairant par cet amour méme. Il protége (avate) de toutes leurs
angoisses ceux qui ne l’oublient jamais, par cette souvenance
méme. A ceux qui lui rendent gloire et par cette gloire, en tant que



Sambhu il donne P'apaisement (saura) dans P’existence terrestre
(bhava) et le bonheur dans la non-existence (abhava), c’est-a-dire
Pau-dela.

31

« Omniscient, omnipotent, Tu es Tout » : pour ceux qui sont
riches d’une telle sapience, que reste-t-il a connaitre, que reste-t-il
a faire, 6 Seigneut, qu’ils n’aient (déja) obtenu de Toi, pour
atteindre Pinfinitude ?

Le libéré vivant qui participe a la liberté souveraine et illimitée
de Siva, omniscient et tout-puissant, et qui a conscience de son
identité¢ a Lui, n’a plus rien a faire ou a connaitre, en quelque
domaine que ce soit; en effet P'infinitude lui fut pleinement
accordée au moment précis ou il reconnut son identité au Tout.

32

Toi qui, de Ta seule volonté, (miiris) un tel fruit, les trois
mondes. qui sait, 6 Seigneur, jusqu’ou (peut) s’étendre le cours de
Tes activités ?

Siva posséde les énergies suivantes: volonté ou désir,
connaissance et activité. L’univers, tel qu’il apparait, n’est que le
résultat du désir de Siva, un simple jeu de son imagination. Quel
résultat produirait donc Pactivité divine si elle s’exercait a son
tour ?

Sa connaissance souveraine est tout aussi insondable que
Pétendue de son activité :

33

Brahma méme et les autres dieux, (usant des grains) du rosaire
(comme) d’une échelle d’assaut, s’élancent toujours plus haut
pour s’emparer de la forteresse de ce (Siva) auquel je rends
hommage.

Il n’est pas jusqu’aux dieux Brahmi, Visnu, etc. qui ne
s’efforcent de prendre d’assaut la citadelle de Siva, lequel,
inconcevable, est hors d’atteinte. Ils ’assiégent sans reliche par la
meéditation, le rite, la récitation, les pratiques variées. L’auteur
compare ces diverses activités aux grains d’un rosaire qu’ils
escaladeraient. Mais ce qui concerne le Seigneur n’ayant pas de
borne, les dieux ne peuvent en atteindre la fin.

Ces puissantes divinités ne sont d’ailleurs que les déguisements
de Pénergie :

-114 —

34



«II est Brahmai, Il est Indra-le-grand, Il est le couple du soleil
et de Ia Iune » : Lui dont Pénergie, telle une liane, a fleuri de cette
maniére, 6 Existence (universelle), puisse-t-1I (nous) protéger !

La liane de Siva, son énergie éminemment efficace, a pour
fleurs les dieux et Punivers — créé et protégé par Brahmai,
gouverné par Indra, éclairé par le soleil et fortifié par la lune —
mais elle a pour fruit DPidentit¢é au Seigneur, cause
d’émerveillement ineffable. Ce fruit est unique et indivis : « Les
sages ne doivent pas imaginer de différenciations dans le fruit de
la Conscience », dit le Malinivijayatantra. Et Ksemarija : « Nous
chantons ce Siva, océan de conscience sur lequel flottent comme
des bulles les souverains des mondes, Brahmi et autres dieux
omniscients et tout-puissants. »

La strophe suivante décrit ’énergie de cet omnipénétrant :
35

Son orbite n’est pas découverte par ceux-mémes dont Ia pensée
gravite (a sa recherche) et Sa limite est inaccessible a ceux aussi
qui s’aventurent (le plus) loin; ce Compatissant, je (Lui) rends
gloire!

Cette stance fait allusion a un mythe bien connu que relatent
nombre de Purina': aprés la destruction de Punivers par Siva, les
eaux recouvraient tout; la nuit sans étoiles régnait seule. Vispu
couché sur la mer du chaos apergut Brahmi sous une forme
humaine venant vers lui et les deux divinités se disputérent,
chacune revendiquant les fonctions de créateur de I'univers. Siva
leur apparut alors sous Paspect d’une immense colonne de feu?, un
grand linga indéfinissable, ni d’or ni de pierre, et qui grandit
infiniment dans P’espace, pergant le ciel et la terre. Comme les
dieux ne pouvaient en mesurer ni la hauteur ni la profondeur, ils
résolurent d’en découvrir les deux extrémités : Brahma s’envola
vers le ciel sous la forme d’un jars et Visnu, en tant que sanglier,
explora le fond de Pocéan; mais ils ne purent en atteindre
Pextrémité, le linga grandissant toujours davantage. Aprés une
course de mille ans, ils revinrent las et découragés, égarés par
Pillusion (mdy4) et privés de sentiment. Ils cherchérent alors a
atteindre le Seigneur par la méditation. Enfin le linga se fendit en
deux et Siva apparut radieux, avec un serpent pour cordon sacré,
portant le trident et proclamant qu’il était leur origine a tous deux.

Ceux dont les facultés psychiques (organe interne fait
d’intellect, de pensée et du sentiment du moi) s’agitent
perpétuellement afin de délimiter P’infinitude divines, sont les
dieux, les hommes supérieurs ou des yogin



1. Entre autres : Mdrkandeya, Kiirma, Sivapurirna, 1 dynpurina (1. 55).
Voir a ce sujet « Les images de Siva dans I'Inde du Sud » de Jean Filliozat.
Les Arts Asiatiques, VIII. 1. 1961.

2. Selon le Lingapurana (1. 17), ce pilier en ignition est associé a la
syllabe oz, cf. nos sloka 7, 23 et 35.

3. Lorsqu’ils tendent leur effort vers la clarté divine qui enveloppe
toute chose dans sa lumiére immense, ils retombent dans leur
impuissance, car leur esprit ne peut se dilater au point d’embrasser
Pillimité.

-115—

soumis encore a P’illusion transcendante (mahamady3a). C’est en
ce sens que le poéte parle d’organes psychiques « tourbillonnants »
(bhrama) malgré la puissance extraordinaire qu’ils ont pu acquérir
par la contemplation et les pratiques du yoga. Cette pensée qui
s’acharne en vain a faire le tour de la puissance divine s’enfonce
dans Pinfinité temporelle ; par contre, ceux qui accedent au plus
lointain se perdent dans Pinfinité spatiale sans néanmoins réussir a
atteindre Siva transcendant.

Ce méme Siva inaccessible aux dieux, aux &tres intelligents et
aux puissants, se donne avec miséricorde a celui qui, plein
d’amour et absorbé en lui, s’établit inébranlablement dans
Pidentité.

36

Louange, souvenance, méditation, contemplation, contact et
enfin prise de possession : (en toutes ces modalités) hommage a
PAscéte ' bien-aimé dont la félicité surabonde !

L’ascension vers Siva s’effectue ici selon une gradation précise :
ayant commencé par ’honorer d’une maniére encore extérieure, le
mystique pense a lui sans répit; puis, parfaitement recueilli, il
s’absorbe en lui et le contemple. Il le connait ensuite en une
illumination. Alors il le touche, P’étreint de tout son étre en
s’apaisant en lui. Enfin il s’en empare lorsqu’il s’identifie a lui, non
seulement durant ’extase de la phase précédente, mais toujours et
partout, en toutes ses activités.

La possession définitive est un repos dans P’essence absolue.
Siva, reconnu comme Sujet et non plus comme objet, vibre en tant
que le Soi comblé de félicité jusque dans 'orgueil :

37

O Paramesvara! méme aprés avoir pensé «a quoi bon
Porgueil ! » si, avec orgueil, je (me) dis : « Je suis identique a Toi »,
ne suis-je pas hors de moi sous Peffet de Ia joie ?



Le bhakta a renoncé complétement a Porgueil du moi limité
qui s’attache aux états divins, telle la divinité de Brahma, et dont il
reconnait la nature contingente et éphémere.

Mais si, dans un orgueil et un émerveillement > démesuré, il
prend conscience de son identité a Siva, ébloui, il se sent envahir
par une prodigieuse exultation échappant a toute mesure, les
limites du moi éclatent et, par la plénitude intérieure, au moment
ou P’orgueil du moi fini s’évanouit, orgueil illimité et légitime du
Soi infini se révele.

1. Kapardin, Siva-ascéte aux cheveux enroulés en conque. Pourquoi
Narayana interpelle-t-il Siva sous son aspect d’ascete ? Est-ce parce qu’il
s’avance vers Iascete primordial dans un dépouillement de plus en plus
grand jusque vers le Sujet absolu sans aucune qualification ni manicre
d’étre, rejetant tout le relatif au seul profit de 'Un ?

2. Smaya, de smi —, désigne a la fois orgueil, émerveillement et
surprise. Mudd est la joie, la jubilation et lintoxication. Quant a cet
orgueil cosmique, cf. Utp. X1IIL. 4, XVIL. 32 et Stav. gl. 103.

-116 —

38

Méme si dans Pinstabilité de (ma) pensée j’envisage une
infinité de projets, 6 Existence (universelle) ! me reposant dans la
béatitude de Ta pensée, je suis intensément heureux'.

Le bhakta conserve toute la douceur de ’extase (samddhi) alors
méme que sa pensée, instable par nature, se préoccupe d’une
infinité de tiches a faire, car le mystique est fermement enraciné
en son centre — le ceeur —. Ses organes physiques et mentaux
bien apaisés opérent toujours sur un fond d’infinité et de félicité, a
la maniére dont I’étre universel crée et détruit les mondes sans
perdre son essence béatifique.

Ksemarija cite un verset d’Utpaladeva concernant Pactivité
incessante de Iimagination (samkalpa): «On démontre
clairement que tout &tre vivant posséde connaissance et activité
puisqu’il a le pouvoir de manifester (lui aussi) en imagination tout
ce qu’il désire » 2.

Mais, se demande-t-on, le mystique peut-il baigner sans
interruption dans la joie propre a la Conscience divine, tout en
exercant ses facultés dans la multiplicité ? Une autre strophe de ce
texte répond a ce doute : « Celui qui réalise son identité a 'univers
et en pergoit la manifestation comme sa propre gloire, est
identique au Seigneur supréme, alors méme que ses pensées
dualisantes ne cessent de se succéder. » ?



Si Punion d’amour est ininterrompue, qu’importe Popération
des sens dit encore Utpaladeva : « Puissent les activités de mes
organes se limiter a leur domaine respectif, mais puissé-je ne
jamais tolérer, 6 Souverain, de perdre la saveur de mon union a
Toi, méme un seul instant ! » (VIII. 5).

39

Si Tu es subtil, comment Ia triade des mondes n’est-elle qu’une
portion de Toi, 6 Tout-Puissant ? Mais si Tu es grossiet, comment
n’es-Tu pas aisément perceptible a Brahms et aux autres
divinités ?

«Salut au pilier plus ténu que la demi-more de la syllabe
Aum !». Cest ainsi qu’un verset précédent (le 7) rendait
hommage a Paramasiva, 'unique et supréme Sujet conscient, si
subtil qu’il échappe a toute compréhension. En tant que pur sujet,
il ne peut jamais &tre objet de connaissance. Puisqu’il est doué
d’une telle subtilité, comment engendrera-t-il les trois mondes :
existence phénoménale, non-existence et ce qui est au-dela ? Et
s’il est grossier, les dieux devraient le percevoir, ce qui n’est pas.
Son pouvoir magique (mayasakti) fournit la réponse a ce
probléme.

1. Ram — au sens de jouir et de folatrer ; activité spontanée et libre
qui s’oppose a la dispersion de la pensée.

2.LP L VL11.
3.LPIV.I 12
-117 —

40

« Parmi ces (divinités), Tu es le seul qu’il faille désigner. » S’il
n’en était ainsi, 6 Dieu, quel esprit exercé s’activerait alors
péniblement dans les rets de la parole ?

Si Paramesvara échappe a la connaissance des dieux, les
Traités révélent par contre sa véritable essence cachée puisque,
selon le dogme du Trika, Siva a pour corps ’ensemble des mots.
Lui seul est expressément désigné par les Livres sacrés, sinon
Pétude laborieuse des savants serait bien inutile.

41

« Par quelle succession d’actes ou par quelle intuition (puis-je)
Te percevoit, 6 Tout-Puissant?» Que (Ton) enseignement
m’accorde cette grice!

Bien qu’en réalité Siva ait pour forme l'univers entier et soit
toujours présent, on ne peut en prendre directe connaissance par
quelque activité que ce soit, méditation, concentration ou



discrimination ; seule la grice de Siva confeére a cet acte son
efficience : seule aussi, elle a pouvoir d’illuminer sa propre essence
et de la rendre immédiatement présente au mystique.

42

Hommage a I’Ascéte qui se passe d’aide, mais vient en aide
aux trois mondes et qui, sans désir, est de tous ardemment désiré !

Kapardin désigne Siva, ascéte sans désir parce que
éternellement satisfait en lui-méme, et qui réalise les désirs de tous
les étres.

Le poete loue maintenant ceux qui aiment avec ferveur :
43

Oh! cette Connaissance du champ! C’est par elle que ces
(saints) sément en Toi, 6 Tout-Puissant, pour la grande tiche a
accomplir par les bons, PAmour aux fruits infinis.

Les hommes éclairés, ces saints qui bénéficient de la grice
divine, connaissent et cultivent diligemment le « champ » (ksetra),
c’est-a-dire selon I’étymologie fantaisiste du terme, Siva qui
protege (tra) des maux du samsdra. Ils y sément le grain de
Pamour divin dans un but trés élevé : Pidentité a Siva. Le fruit
récolté est illimité puisqu’il consiste en cette réalisation méme.

Ceux qui ne progressent pas en amour restent victimes de
Pillusion :

- 118 —

44

Combien grande, 6 magicien, cette magie Tienne! Sous son
empire, méme en possession du trésor qu’est Ta contemplation, le
monde égaré perd son ardeur.

Siva, le magicien, cache aux yeux des humains sa glorieuse
essence devenue méconnaissable sous le voile des qualifications et
des concepts. Son illusion tient sous son empire méme les étres
doués d’amour, mais dont la soif de Dieu n’est pas assez intense
pour leur permettre de franchir le fossé de la séparation. Il suffit
que leur vigilance soit en défaut une fraction de seconde pour que
leur étreinte se reliche au moment si difficile ou ’on découvre la
véritable essence, le Soi'.

45
Tout d’abord, 6 (universelle) Existence, en toute occasion, se

présente Pensemble (des activités) : ceuvres, fonctions et autres.
Soit ! Mais (méme) 1a, Indépendant, le seul agent c’est Toi !



Au commencement », c’est-a-dire au moment d’entreprendre
quelque activité, nos actes semblent étre la cause opérante, mais, a
la fin, on s’apercoit que Siva seul agissait en nous. Il est en effet
Pagent libre et unique, parfaitement indépendant et dont les autres
sujets conscients, qui ne possédent pas I’autonomie, dépendent
pour se manifester.

Cette stance chante la Réalité vraiment libre par-dela toute
causalité.

46

Tu arraches la triade des mondes a Détreinte des couples
antinomiques (que représente) le triple mouvement des trois
qualités. Qui d’autre que Toi en aurait le pouvoir ou le vouloir
compatissant ?

Lactivit¢ de chacune des trois qualités (guna) consiste en
lucidité pour le principe lumineux (sattva), en agitation pour le
dynamisme passionnel (rajas) et en inertie pour le principe
d’obscurité (tamas). Ces qualités engendrent des couples opposés
(dvandva) tels douleur et bonheur, amour et haine, froid et chaud,
naissance et mort, etc., ayant pour siége le corps, le souffle, les
organes subtils et qui tiennent sous leur joug le triple monde
plongé dans les états de veille, de réve et de sommeil profond.

Seul Siva, doué de sa puissante Energie, peut arracher ce
monde aux griffes des couples antinomiques et le maintenir bien
haut, hors de leur atteinte, parce qu’il posséde la grice
compatissante qui tire définitivement les humains de leur misere
et les conduit au Quatriéme état, ’extase, et a ce qui est au-dela de
tout état, ’absolu (turyatita).

1. Voir a ce sujet, p. 40.

-119 —

47

Méme si c’est un défaut, 6 Dieu, est-ce (vraiment) un défaut
s’il permet de T’atteindre? Et si c’est une qualité, est-ce
(vraiment) une qualité celle qui ne permet pas de T’atteindre ?

Un défaut, telle la passion ou la soif des choses sensibles, s’il
permet par son ardeur exclusive de s’identifier a Dieu en se fixant
obstinément en lui, doit étre considéré comme bienvenu. Par
contre une qualité comme le détachement ou la science des choses
divines, si elle ne permet pas de prendre conscience de lui, ne
présente aucun des avantages d’une qualité. Un seul but importe :
atteindre Siva. Le bien est ce qui y méne, le mal, ce qui en éloigne.

47bis



Méme un attachement passionné, qu’il soit mien s’il se fixe en
e

Toi seul, 6 Maitre du monde ! Hommage a cette convoitise méme

qui, adhérant 4 Toi, me permet de T’atteindre !

Ce verset développe un théme analogue au précédent : passion,
attachement, avidité, convoitise, sont des défauts universellement
condamnés par la mystique indienne ; pourtant le poéte désire
accéder a Siva, grice a eux. I’explication en est facile : la passion
irrésistible qu’est ’amour charnel (lobha, raga) brise tous les
obstacles et ne se préoccupe que d’une chose au monde : ’objet
désiré. Si une telle passion peut se fixer sur le seul Siva en
renforgant son amour extréme pour lui, le saint, veillant alors sur
ce bien si intensément convoité, se perd en Siva et le posséde a
jamais.

Si la foi en Siva s’accompagnait d’un tel mélange de passion et
de convoitise, elle pourrait sauver ’univers :

48

Combien grand cet acte, 6 Dieu, qui permet de Te réaliser ! Par
lui, quel étre, de Brahmi au vermisseau, ne serait apte a la
délivrance ?

La libération est accessible a tous puisqu’il suffit de contempler
et d’adorer Siva, tant est efficace, dans ce systéme moniste,
Pamour qui donne accés a la délivrance a tous les étres sans
distinction de caste, de sexe, de croyance ni de sectes. Ce systéme
s’oppose ainsi au Védisme ou les brahmin seuls pouvaient obtenir
le ciel par offrande de certains sacrifices.

49

La mise en route de tout devoir, ’achévement de toute action et
les diverses activités intermédiaires n’appartiennent qu’a Toi, 6
Maitre, sur le chemin de Ia pure Conscience.

-120 —

Entreprendre une tiche en vue de la jouissance ici-bas ou de la
délivrance dans I’au-dela, ’accomplir ou jouir de son résultat, ces
diverses modalités se détachent sur le fond de la conscience divine.
Sans elle, tout cela sombrerait dans le néant, car selon Paxiome de
la philosophie Trika, seul ce que notre conscience manifeste
existe, et seul est manifeste ce que Siva éclaire de sa lumicre
consciente. Sans lui Pacte ne peut ni commencer ni continuer ni
prendre finl. Il est donc le chemin de la Conscience.

50

La jouissance serait-elle multipliée par mille et méme
davantage, 6 Seigneur ! on ne la trouve nulle part (aussi excellente)
que dans le nectar’ délicieux de Ton amour !



La plus grande jouissance qui soit, méme multipliée a Pinfini,
reste encore bien loin de la douceur de ’amour divin, ce nectar
enivrant de la supréme félicité. Rien n’est comparable a une telle
jouissance émerveillée qui pénetre la substance méme du ceeur,

Pamour dépassant tout ce que ’on peut imaginer de meilleur.
51

II a renoncé au désir (mais pourtant) Il a étiré le lien3 du désir.
Hommage a Lui, au Maitre uni a Uma et dont le front s’orne (du
croissant) de lune !

Il n’est pas possible de rendre le jeu de mot sur somiya qui
signifie la premiére fois «uni a Uma» (sa+uma), énergie divine
toute introvertie (pur vimarsa en sa source) qui contemple
(Pasyanti) Paramesvara ; et la seconde fois, la lune soma4 qui orne
le front de Siva et symbolise I’ensemble du connaissable (ou
vimarsa impur et multiple). Siva, ’amant, est la Lumiére de la
Conscience (prakdsa) unie a ’énergie vierge et libre, Urni,
identique a vimarsa.

D’apres la légende, Siva, alors qu’il faisait pénitence auprés du
bicher funéraire de Parvati, de son troisiéme ceil réduisit en
cendres le Dieu d’amour charnel, Kdma, qui avait eu I’audace de
lui inspirer de Pamour pour Uma. Il renonce ainsi au désir, mais il
accepte totalement la vie dont il est le créateur et il « étire le lien du
désir », étendant la lignée ou progéniture.

52

« Impuissant, que puis-je faire ? » Sous Peffet d’un (tel) manque
de confiance en toutes choses, ’Energie de Siva, dont Ia grice est
universelle, est mon (seul) refuge.

Bhattanirayana voudrait protéger le trésor de son amour, mais
il souffre de sa faiblesse lorsque, sorti de l’extase, I’énergie
créatrice d’illusion inter-

1. Voir ici, p. 72 n. 1 ou le saint divinisé ne sent plus ses actes en lui,
mais en Dieu.

2. Piyiisa, nectar obtenu par le barattement de 'océan de lait.
3. Ayati, durée, ce qui s’étend dans I'avenir.

4. Sur somarGpa, énergie de béatitude associée 2 Uma, voir P, T. v.

p. 169.

-121—
pose Poubli entre Siva et lui. Eperdu, hésitant — Pappui qu’il
renait sur son corps et sa pensée se dérobant — il ne lui reste
P t P P dérobant il I t

qu’a recourir a la grace puissante de Siva.
53



Tu transcendes les qualités, Ton Soi est supérieur a toutes les
choses connues ; ou trouver dans une parcelle de Toi un autre qui
T’équivaille, 6 Existence (universelle) ?

54

Libre des couples antinomiques et de (toute) contingence, Tu
résides dans le Soi, 6 Tout-Puissant! nous, pourtant, sommes
encore trompés par Ton illusion sans mesure.

Dans Pillumination, le saint qui s’identifie a Siva qu’il reconnait
libre de dualité, échappe lui aussi aux contingences spatiales et
temporelles ainsi qu’aux diverses modalités. Mais la puissance de
Pillusion n’a pas de borne, car elle continue a régner des que le
saint retourne a Pactivité quotidienne (vyutthana). Il sait que Siva
réside en son cceur, mais, par la faute des imprégnations
subconscientes qui lui font encore prendre sa personne pour le Soi,
il agit comme s’il ’ignorait.

Ksemarija se plaint en une stance de la résistance de Pillusion :
«Bien que déracinée des centaines de fois, bien que broyée et
dispersée en des milliers de trongons, cette ignorance pareille a la
vipére 2 mufle de vache, se dresse aussitét pour le combat. Dans
ces conditions Siva est mon (seul) refuge ! »

Si ’on coupe cette vipere en morceaux elle continue a mordre,
comme l’illusion devant laquelle on reste entiérement désarmé tant
que Siva refuse sa grice.

55

Acquisition des pouvoirs surnaturels — Pexiguité et les autres
— souveraineté éternelle et destruction de [Pexistence
phénoménale, tels sont, 6 Existence (universelle), les bourgeons
(produits par) Parbre miraculeux de Ton amour !

La souveraineté est celle de Sadisiva; la disparition de
Pexistence consiste en la libération des renaissances successives.
Les pouvoirs surnaturels ont plusieurs significations selon le
niveau du yogin ou du saint : animan peut étre la faculté de devenir
aussi minuscule qu’un atome ou, dans le Trika, la possibilité de
tout intérioriser; mahiman qui, chez un yogin, est le pouvoir
d’agrandir son corps a volonté, devient la capacité de remplir
Punivers de sa propre conscience ; gariman, pouvoir d’alourdir le
corps a son gré, ou chez le saint, une impassibilité telle que rien ne
puisse ’émouvoir etc. Ces trois résultantes de la vie mystique ne
sont que les bourgeons de Parbre paradisiaque, I’amour divin
(bhakti) ; il a pour fleur Pénergie (sakti) et pour fruit, Siva lui-
méme.



L’amour apparait comme supérieur a tout en ce monde, car lui
seul peut

-122 —

faire disparaitre les samskara ' qui rattachent ’homme 2 son
corps et a son moi limité.

Le Vijndnabhairava le décrit de 1a maniére suivante :

« Cette sorte d’intuition qui, grice a 'intensité de ’Amour, nait
dans ’homme parvenu au parfait détachement, c’est P’énergie
méme du Bienfaisant. Qu’on I’évoque perpétuellement et Pon
s’identifiera a Siva » (sl. 121).

56

« Quelle que soit Ia région, ou donc ne résides-Tu pas? Le
temps entier est fait de Toi»; méme si je T’obtiens de cette
maniére, quand T’atteindrai-je (vraiment), Seigneur? Dis-le
(moi)!

Le mystique a découvert Siva en tant que prakasa, unique
Conscience immanente a tout et qui remplit intégralement le
temps et Pespace. Il sait que le temps est engendré par Pactivité
divine et ’espace, par sa forme ; pourtant cette connaissance ne le
satisfait pas: il veut encore s’identifier a la Conscience en une
prise de possession intense (vimarga) et jouir de la libre puissance
de Siva, non seulement dans ’extase, mais en toutes circonstances,
en chaque parcelle du temps et de P’espace. Par la disparition
totale des samskara, il acquerra une parfaite pureté semblable a
celle du Cygne cosmique :

57

Hommage a Sambhi’, grand cygne dont le corps resplendit
d’une excessive blancheur et dont I'unique demeure est le cceur
purifié des saints I’

Bien qu’omniprésent, Siva doit étre réalisé par le cceur, selon le
souhait exprimé a la strophe précédente. Cest le grand cygne
renfermant en lui-méme tous les étres purs qui partagent avec lui
la faculté de créer et de détruire 'univers. Il réside aussi dans les
ceeurs purifiés par Pamour et y fulgure intensément, dans tout
Péclat de sa gloire. Comme un cygne encore, éblouissant de
pureté, il vogue dans I’éther immaculé de leur conscience.

Dans un précédent verset (10) on pouvait penser que ce cygne
se promenait sur les eaux impures.



58

Que Ia torche de Ta compréhension soit pour moi, 6 Seigneur,
Ia torche de Ton amour’ détruisant la trame des hostiles ténébres
et consumant le bois’® de toutes les existences !

1. Tendances et résidus dualitaires, héritages d’un lointain passé.
2. Au sens de «source de paix mystique ».

3. Cf. Utpala XIV. 19, second hémistiche identique.

4. «Sin otra luz y quia,

Sino que en el corazon ardia

« Noche oscura » str. 3 de Jean de la Croix.

5. En guise de combustible.

-123 —

Le flambeau de la grande Illumination se contente d’éclairer,
mais il ne pénétre pas jusqu’a la racine des ténébres de
Pignorance. Le poéte souhaite donc de le voir se transformer en
une vive flamme (dispasikha), d’amour, seule propre a purifier le
cceur en consumant le devenir phénoménal (samsira) sans laisser
de traces et en détruisant le réseau factice de ces vaines ténébres «
qui se lévent en tourbillons ».

59

O ravisseur *' quel autre poéte que Toi, aptés avoir préludé au
ballet des trois mondes (en déployant) le germe véritable et
Pembryon de choses créées innombrables, serait capable d’(y)
mettre un terme ?

Les trois mondes sont existence, inexistence et ce qui est au-
dela. Siva contient en lui-méme, sous forme de germe (bija), la
pantomime cosmique qu’il va déployer devant le public — organes
sensoriels et pensée — puis rétracter en lui-méme.

Le drame indien présente cinq articulations (arthaprakrti) ou
situations morales. Ce sont : 1. Bija, idée germinale ou allusion a
Pobjet final que le poéte va développer. 2. Bindu, reprise qui remet
en train la marche du drame momentanément interrompue. 3.
Palika, passage épisodique. 4. Prakari, incident destiné a embellir
Peeuvre. 5. Karya, objet ou but qui détermine le héros a agir:
devoir, amour ou intérét.

Ce a quoi Bhatta fait allusion est le premier de ces moments
qui résume tous les autres. Il signale aussi garbha, embryon ou
schéma, une des cinq articulations de Paction dramatique qui sort
immédiatement du germe et tend au dénouement. On le nomme
ainsi parce que le fruit y est déja en formation de fagon subtile’.



60

Hommage a Lui indépendant et dépendant, qui seul posséde
assez de pouvoir pour produire Pexistence des choses inexistantes
et pour faire de lirréel le réel méme !

Siva transforme la réalité objective en une irréalité pour le
mystique et, pour l’ignorant, il fait de lirréalit¢ du monde des
renaissances, la réalité véritable, produisant ainsi “le non-é&tre de
ce qui est (sad) et Pétre de ce qui n’est pas” (osaf). D’autre part
Pexpérience mystique entraine une interversion des notions de
réalité et d’irréalité : ce que ’homme ordinaire ne pergoit pas —
donc ce qui n’a pas pour lui de réalité — devient pour le mystique
réalité évidente, éclipsant la soi-disant réalité de Pignorant et,
inversement, ce qui est réalité pour celui-ci devient illusion pour le
mystique.

Qualifié¢ de prodigue parce qu’il se dépense tout entier4, Siva
est riche de

1. D’apres la glose.

2. Hara, éponyme de Siva, supréme destructeur et ravisseur de
I'univers.

3. Cf. « Le théatre indien » de Sylvain Lévi, Paris 1890.
4. Au point d’offrir son dtman. Cf. Utpala XIV. 12. Voir p. 22.
-124 —

son inépuisable souveraineté, qui n’admet pas de partage
(advittiya). C’est en ce sens qu’il est simultanément dépendant et
indépendant.

61

Toute félicité, si grande soit-elle, que I'on recherche dans les
trois mondes, n’est qu’une goutte de cet océan de béatitude, le
Dieu que j’adore’.

Le poéte chante a nouveau un aspect de ’essence divine que
Pamour éclaire intensément : la félicité dans laquelle il s’absorbe et
qu’il ne peut comparer a nulle autre.

Néanmoins, selon enseignement du Vijnanabhairava (SI. 72),
bonheurs et jouissances qu’offre I'univers, en dépit de leur
caractére limité, permettent d’accéder a l'océan de béatitude
infinie en raison de la concentration spirituelle qu’ils favorisent : «
Grice a Pépanouissement de la félicité que comporte ’euphorie
causée par la nourriture et la boisson, qu’on adhére de tout son
étre a cet état de surabondance et on s’identifiera alors a la
grande félicité. »



Amour et félicit¢é parvenus a ce paroxysme engendrent
Pivresse :

62

Combien heureux Brahma et les autres dieux qui, éperdus de
joie, répétent (inlassablement), a [Pexclusion de toute autre
paroles : « hommage, hommage a Siva ! »

Les dieux chancellent de joie et d’ivresse lorsque, dans 'oubli
complet du monde, ils ne savent plus rien crier d’autre que « Siva,
Siva!». Cette stance marque une fois de plus la dépendance des
dieux par rapport a Siva et Pimportance de ’hommage qu’eux-
mémes sont tenus a lui rendre.

63

Libre de (tout) désit, Tu produis les désirs infinis et, bien
qu’existant sans commencement, c’est Toi qui expérimentes
Punivers, 6 (universelle) Existence, hommage a Toi!

ed g4

Ksemardja interpréte anaditva selon les deux sens de
Pexpression, ou bien “sans commencement *, sans étre né, éternel,
et le sujet « percevant de fagon affective » (bhoktr —) désignera
Pame individuelle (jiva) qui ne cesse de naitre et de mourir,
éprouvant plaisir et douleur en ce monde. Ou bien ‘sans manger ,
et il s’agit en ce cas de Siva qui, méme sans se nourtir, jouit de tout
cet univers.

1. Strophe citée par Abhinavagupta, P. T. v., p. 69.

2. 11 faut lire probablement samkathim, mais Ksemaraja commente
samkathanm.

— 125 —

64

Nous célébrons le Souverain, cause initiale de la mise en branle

du triple monde. Quels sont ceux qui ne souhaiteraient obtenir
Paide de celui dont Ia nature est pleinement réalisée’’

Narayarya chante Siva, cause radicale de toutes les causes et
qui a pour essence une efficience libre et invincible. Tous désirent
son aide, méme les dieux qui ne sont que des gouttelettes de sa
gloire.

L’extase doit pénétrer complétement les états de ce monde y
compris ses miseres et ses difficultés :

65



Méme dans les (plus) grandes difficultés (nos) pensées,
maculées par le flot de I'inconscience, se purifient a I’évocation de
ce Siva que nous louons.

Il suffit d’évoquer constamment Siva en une prise de
conscience indifférenciée pour que tourments et miséres perdent
leur acuité et que se dissipent les sortileges de DPillusion. La
louange de Siva consiste a réaliser son identité a lui.

66

O Tout-Puissant, a Toi seul ici-bas la puissante énergie qui ne
fléchit pas’! par Ta volonté se propagent le repos et Iéveil des
trois mondes.

67

Ce dieu, qu’il suffit de mentionner pour que ’acte coupable
devienne suprémement méritoire et sans qui ’action méritoire elle-
méme ne porte pas de mérite, ce (Dieu), eh bien, c’est Toi !

Ce Dieu est Paramesvara. Il arrive qu’une simple allusion a son
nom en fasse prendre conscience, sans effort et sans
préméditation, lorsque sous Paction de la griace, on découvre dans
une félicité surabondante, les régions intimes du Soi. Cette grice
étant absolument libre, Siva ne la dispense pas en raison des actes
méritoires. Les sacrifices solennels comme celui du cheval, qui
d’aprés Veda et Brahmana sont générateurs de mérite et procurent
les biens désirés, restent stériles sans la griace divine. Seules Son en
Siva se montrent efficientes, livrant Siva a ceux qui ’aiment. C’est
pourquoi :

1. Ou qui possede les attributs pléniers, omniscience et puissance
absolue.

2. Ou sans ondoiement.

3. Layodaya, déploiement et reploiement indéfini de 'univers.
-126 —

68

“Tu es celui que Pon serre dans son poing. Tu es celui que 'on
voit (d’évidence). Pour nous, ou (pourrais-Tu) disparaitre ?’ (Avec
ces paroles) les bienheureux, soufflés du désir d’amour, se
précipitent vers Dhiirjati.

On le saisit dans son poing, on se ’approprie parce qu’il brille
comme la conscience dans tous les états psychiques. On le voit
intuitivement en tant que lumiere de la conscience. Il ne peut donc



échapper, incapable qu’il est de dissimuler son Essence a ceux qui
sont identiques a lui.

Certains étres attisés comme avec un soufflet de forge, ou —
selon le commentateur — enflammés, aiguillonnés par le désir
d’amour, s’élancent impétueusement vers Siva qu’on nous présente
sous l'image de P’Ascete au chignon tressé. Leur ignorance
disparait 2 mesure qu’ils progressent dans les états mystiques
variés. C’est pourquoi on les nomme bienheureux, riches de la plus
grande des richesses, ’amour ardent.

69

Nous Te célébrons, Toi qui transcendes le supréme éclat des
Rc, des Yajus et des Siman. Combien beau et mystérieux est Ton
commandement dont Pessence consiste en Veda

Sans Siva les mots du Veda, inconscients par nature, n’auraient
pas de sens. Le Dieu est Pacte de conscience qui saisit 'unité
sous-jacente aux divers textes védiques; il les éclaire de sa
Lumiere. L’autorité que 'on accorde aux Veda est donc sienne de
droit.

‘Hommage au Maitre profondément caché... créateur des Veda
et des Livres sacrés (Agama) et Réalité des Veda et des Agama I’
dit aussi Utpaladeva (II. 7). Siva forme la réalité des textes sacrés,
mais son essence véritable est si cachée que ces textes ne peuvent
la révéler (I1. 19).

70

Tu es Ia régle de Punivers, Tu es son commencement et sa fin.
O Souverain supréme, ensemble de lois qui (proviennent) de Toi,
de quel (autre) proviendraient-elles ?

Siva est I’origine de I'univers, sa cause créatrice et il en est aussi
la fin, car il en révéle le fruit. Le mouvement subtil des essences
variées n’aurait pas d’existence s’il ne venait pas de lui, car, sans la
conscience — muraille lumineuse sur laquelle il se détache — il
resterait obscur et non-révélé !

— 127 —

71

Hommage a Toi qui, ayant (d’abord) suscitée, détruis Perreur
de ceux qui errent dans Pexistence et qui, 6 Dieu, ayant voilé Ia
félicité de Ia Connaissance sans dualité, Ia dévoiles a (nouveau') !

Siva, souverainement libre, commence par manifester la
diversité de P'univers, égarant ainsi ceux qui errent d’existence en
existence attachés aux actes, a la poursuite de leurs désirs. Croyant
a la différenciation, ils ne peuvent acquérir la Connaissance pleine



de félicité, apanage de 'unicité supréme. Siva, apres avoir masqué
cette béatitude étrangere par nature aux couples antinomiques, la
dévoile au mystique en une vision sans dualité.

72

A Ia faveur de quels désirs peut-on obtenir de distinguer les
limites de Iillusion ? Chassant celle-ci en un clin d’eeil, que Siva
nous protége !

La plus haute distinction que puisse conférer la mdya est de
conduire ’homme a ce degré extréme d’illusion ou, privé de son
propre moi, il sombre dans le Soi cosmique en s’identifiant a la
pure Conscience universelle. Déja la stance 37 exprimait une idée
analogue au sujet de 'orgueil démesuré. Mais personne, ni dieu ni
étre humain, ne posséde un désir assez intense ou assez ambitieux

pour franchir une telle limite.

Pourquoi faut-il alors que Siva protége de Pillusion ? Il semble
qu’au moment méme ou celle-ci accorde sa qualification la plus
haute, a savoir Pillusion de se croire identique a Siva, ayant
accompli sa tiche — Dleffondrement du moi limité — elle
disparaisse automatiquement devant la fulguration de I’Essence
divine*.

73

Parmi ceux qui (suivent) la voie difficile du renoncement, qui
possédent la splendeur supréme de la sapience et portent au plus
haut point Pabsence de désit, Toi, 6 Tout-Puissant, Tu es le (plus)
puissant!

Ces trois qualités appartiennent aux serviteurs de Siva: le
renoncement est essentiel, car il méne au but, la compréhension
parfaite de la Réalité. La gloire de la sapience est supréme du fait
qu’elle surpasse la connaissance limitée des Visnuites, des Likula
et des Pasupata, en révélant le Soi sans-second, autonome, plein
de félicité et de conscience, immanent a I'univers et le
transcendant également.

\

La cime de Pabsence du désir consiste a rejeter formule et
geste mystique (mantra et mudrid), méditation, etc. qui feraient
atteindre un Etat que on retrouve aussi dans les états ordinaires ;
selon un verset : “T'a Réalité est

1. Abhinavagupta cite cette stance au début du ch. Il de I. P. . et
Pexplique Malini varttika I. M. 119-120.

— 128 —

48 [++]



partout présente, évidente et bien établie. Ceux qui prétendent
(Te) manifester 4 ’aide de moyens ne Te connaissent certainement
pas.’

74

Tu es le pouvoir (créateur) du dieu créateur ; de quel souverain
n’es-Tu le Souverain? Tu es le bonheur du bonheur universel.
Quelle est Ta grandeur ? Qui le sait ?

Siva bénit les états bénis entre tous, tels ceux de sadasiva et d
'Isvara’, en manifestant par sa grice le Soi comme Conscience et
félicité indivises. Personne n’a mesuré sa grandeur, car elle est
infinie. Siva est donc supérieur au brahman qu’adorent les
Vedantin sous forme de grande Lumiére (maha -prakasa) parce
qu’il est, en outre, reconnu comme une libre énergie qui fagonne
Punivers, ainsi qu’il est dit dans la Bhagavad Gitd : «Le grand
brahman est pour moi la matrice; j’y dépose le germe. De 1a,
O. Bharata, tous les étres tirent leur origine. »

75

Que m’importe autrui : parents, amis, et maitres également!
Pour moi Tu tiens lieu de tout, Toi qui (m’) arraches a 'océan des
existences °.

Le poé¢te décrit maintenant Pivresse qu’engendre la prise de
conscience révélatrice d’un excessif amour :

76

Gloire aux gouttelettes de nectar céleste que fait sourdre la
force de Punion a Siva et qui peuvent laver a jamais les souillures
d’inconscience, d’illusion et (d’action) !

Le systtme Trika admet trois impuretés: I. L’impureté
atomique (ana-vamala), désignée ici par moha, inconscience,
réduit le Soi a DPétat d’individu limité, en Pempéchant de
discriminer sa nature infinie, libre et omnisciente. 2. L’impureté
d’illusion (mdyiyamala) — ici maya ou conscience de la dualité —
oppose le moi a un univers différencié. 3. L’impureté de Pacte
(kdrmamala), — adi du verset — explique ’attachement aux actes
qui leur permet de fructifier.

Grice a Pabsorption en Mahesvara on peut faire sourdre du
sein de P’illusion les gouttes de la supréme félicité qui purifieront
de la triple impureté.

Pourtant cette purification ne suffit pas au poéte qui souhaite
encore que le Seigneur suscite en son cceur un zéle intense méme
dans les moments ou il vaque a des occupations banales :

1. Au sujet de ces catégories tres pures, voir P. S., p. 28 sqq.



2. X1IV. 34. Trad. E. Senart.

3. Cf. Utpaladeva XI. I. dont le premier hémistiche est identique.
— 129

77

Lui dont Phymne gayatri chante I’ardeur, aiguillon des pensées,
ce Tout-Puissant, ne nous aiguillonnerait-il pas aussi sur le
véritable sentier de la Pensée ?

Celui qui est vraiment puissant, source et origine de toutes
choses, a seul le pouvoir d’attirer irrésistiblement a Lui a ’aide de
son tejas’ ’ardeur des ceeurs, de soulever’ le mystique par-dessus
lui-méme et par-dessus toute chose et de ’engager sur la véritable
voie, a savoir la parfaite absorption en Lui.

La gayatri, hymne védique, représente ici énergie de la Parole
supréme qui, selon ’étymologie traditionnelle, protége tri —”’ au
moment méme ou elle est « chantée » (“gdya »).

Le pocte voudrait que la grice divine lui soit accordée sans
interruption afin de ne percevoir que I’Essence unique :

78

O Maitre des huit manifestations, pourquoi ne nous assignes-
Tu pas pour demeure éternelle 'une de celles-ci méme ? Ou bien,
satisfait (de nous) nous révéleras-Tu le Tout ?

Les huit mirti ou aspects de Siva sont également les
désignations de ses activités variées ; quatre d’entre elles sément la
terreur (ghora), les quatre autres dispensent les bénédictions :
Rudra, le terrifiant, qui en tant que feu sacrificiel (Agni) consume
les victimes ; Ugra, le terrible, au moment de la destruction ; Sarva,
archer destructeur ; Bhima, engendrant ’effroi chez les coupables ;
Bhava, le Substantiateur, créateur de Iexistence; Pasupati,
protecteur des ignorants ; Mahadeva, le Dieu des dieux, aimable et
lumineux ; Isa, souverain de PPunivers?

Siva fera tout pour le bhakta en révélant sans délai son Essence
identique a IPunivers et simultanément, en toutes ces
manifestations — et non dans I'une seule d’entre elles — dés qu’il
sera content de lui.

Utpaladeva définit en une stance (II. 4) la vraie miirti par
contraste avec ’aspect créateur et destructeur du Dieu, relatif a
Punivers :

« Salut a Toi, Siva, MahAdeva, Rudra, Sankara, Mahesvara dont
Paspect indicible consiste en la formule de la Conscience » a savoir
purnahanta, Pintériorité absolue.

79



La réalité des objets entraine ordinairement leur efficacité,
mais Ton nom seul, 6 Souverain, procure les pouvoirs surnaturels
que parachéve Ia libération.

1. Tejas, arme légendaire des dieux, dont I’ardeur allume et embrase
celle du cceur du fidele.

2. Udyama, terme ou les notions d’attirance et d’élan alternent.

3. La liste ici donnée se trouve déja dans le Satapathabhramana
comme les huit #rti &’ Agni-Rudra.

-130 —

Naradyana oppose Defficience naturelle des choses (se
rattachant a la loi de causalité) a P’efficience surnaturelle que peut
déclencher la simple allusion au nom de Siva. Méme si la premiére
régit Pensemble des mondes et donne des fruits correspondant a la
nature innée de la cause, il arrive néanmoins qu’elle n’ait pas les
conséquences attendues. Par contre, la récitation du nom divin'
dispense les efficiences extraordinaires et méme la libération qui
les couronne. Si tel est ’effet du simple énoncé de Son nom, a plus
forte raison se montrera efficace P’activité divine elle-méme.

A ce sujet, Ksemarija fait allusion 2 Ihistoire du baton et du
pain : un homme partant en voyage, confie 2 un ami un pain et un
baton. A son retout, cet ami lui apprend que le biton a été dévoré
par un rat. Peut-il, en ces circonstances, réclamer son pain ? De
méme s’il suffit de crier le nom de Siva pour étre libéré, ne le sera-
t-on pas plus aisément si Siva en a lintention et agit en
conséquence.

80

Cette énergie Tienne, 6 Seigneur, quel sage, grice a elle, ne
s’émerveillerait en contemplant d’instant en instant la permanence
toujours nouvelle de univers diversifié !

Bhatta insiste sur le contraste entre la continuité (sthiti) de
Pexistence et son renouvellement incessant, Siva créant Punivers
d’instant en instant par un acte de volonté et de connaissance?.

Les gens ordinaires ne pergoivent pas la splendeur
extraordinaire des choses tandis que le sage qui jouit
d’illumination (manasvin) en apprécie la gloire au point d’entrer
dans la mudra de I’émerveillement. Grice a I’énergie divine, par
contemplation (bhavana) de son identité a Siva, il saisit le monde
en son essence comme une pure conscience émanant sans cesse
de sa cause, Siva ; c’est pourquoi a ses yeux la beauté du monde
n’est plus susceptible de se ternir.

81



Son souvenir — héros inégalable — est seul (capable) de
rendre aisé ce qui est malaisé et de changer en bonheur le
malheur ! Nous gardons le souvenir exclusif de ce (Dieu) hostile a
Smara.

Le pocte utilise a trois reprises la racine smr — dans le second
vers : Siva, dont on se souvient (smr —) en prenant conscience de
son identité a lui, est ’ennemi légendaire de Smara, Dieu d’amour
charnel, dont le nom signifie mémoire (smrti). Smara, par la
passion, assure la propagation d’une humanité asservie au cycle
des renaissances. Au souvenir de Pamour profane peut faire échec
un seul et unique souvenir, qualifi¢ d’ekavira parce qu’il implique
un certain héroisme. Il ne propage pas la vie phénoménale, mais il
jaillit soudain hors d’elle, en un instant, sans dépendre d’aucune
autre pensée, échappant ainsi a la loi de causalité. Son
exceptionnelle intensité est capable de transformer la douleur, due
a Pillusion, en une grande béatitude. Il se fait un jeu de Pacte
difficile entre tous, ’absorption en la grice
1. Cf. un verset précédent, 19.

2. Voir infra, p. 139.

-131—

éminente nommée rudrasakti. Si une pensée unique suffit a
engendrer de tels effets, que dire d’une pensée ininterrompue,
d’un regard toujours arrété sur les profondeurs du ceeur ?

82

Gloire aux poémes qui célébrent Paramevara, le Seigneur
supréme. A son seul nom les trés-magnanimes sont horripilés (de
joie) !

Lorsque leur Soi s’épanouit sous l'influence de la grice, les
mystiques recueillis en Siva, sentent leurs poils se hérisser quand,
durant leurs occupations journaliéres, ils entendent chanter le nom
de Siva dans des hymnes de louange consacrés a la prise de
conscience du Seigneur.

83

S’il existe un Etre qui crée et détruise les trois mondes, répartis
selon les diverses manifestations de son énergie comme (il crée et
détruit) les étres, c’est bien Toi et Toi seulement, Existence
(universelle) !

Le premier hémistiche joue sur bhava qu’il répéte a quatre
reprises. C’est en ordonnant ses propres énergies avec
prédominance tant6t de I'une et tant6t de I'autre que Siva crée,
détruit et maintient les mondes en manifestant les étres, les
qualités, etc.



84

Tu es la formule mystique, Tu es celui que la formule doit
exprimet, Tu es celui qui la formule. Ou serait un autre que Toi ?
Donne-moi cette formule pour que je sois Ta propre formule, 6
Tout-Puissant !

La formule (mantra) consiste en la prise de conscience du Je
plénier (purnahanta). Selon son étymologie traditionnelle, le
mantra est identique a Siva, car il protege (trd —) celui qui le
contemple (man —), d’ott man + tra. C’est encore Siva a qui on
Padresse, car c’est de lui qu’on prend conscience ; et le récitateur
de la formule, le sujet conscient, n’est autre que Siva lui-méme, car
rien n’est distinct de la supréme Conscience, Siva allant a Siva par
Siva méme.

L’auteur implore donc de Siva cette conscience de 'unité, a la
fois mantra, mantrya et mantrayitr qui, faisant évanouir la triple
différenciation, I’identifie a Siva.

La Srikauthasamhiti chante également : « Le mantra seul, ou le
réci -

1. Cf., p. 36.

—132 —

tant seul, ne peut rien réaliser. Tout ceci a la Connaissance
pour racine. Sans elle on ne peut rien réaliser. » !

85

« Tu es Pessence radieuse dont les intentions se réalisent, le Soi
auquel, quoique transmigrant, je suis identique ». Est-ce un réve,
Seigneut, mais ce (réve), d’ou (vient) qu’il (subsiste) en Toi ?

Siva, masse indivise de conscience (prakasa) et dont le moindre
désir devient une réalité, est le Soi pleinement conscient de sa
plénitude (vimada). Le poecte sait qu’il est identique a cette
essence divine, mais il continue a vivre dans les ténébres, soumis
aux vicissitudes du devenir. N’y a-t-il 1a que réve ?

Comment un réve serait-il possible en Siva ? Le Soi immuable
est en effet incompatible avec des états passagers tels que veille,
réve et sommeil profond.

86
O Souverain ! Ia souveraineté de ceux qui renoncent en Toi au

fruit de leurs actes est I'impérissable, la transcendante, la seule
efficace!

Abhangin, sans détour ni déguisement, de par sa nature
indivise et impérissable.



Agrimya, ne comportant ni plus ni moins, éminente par-dela
toute chose.

Upapattimat, réelle, indubitable et se réalisant vraiment parce
que indépendante.

87

Quelle adversité n’est-Il pas capable de vaincre ou quel succés
d’accorder, Lui notre Bien-aimé, le Dieu des dieux qui a un
taureau pour embléme %

88

Afin de rendre pur I'eil de Sapience, aveuglé par impureté du
mal qu’est Iillusion, 6 Seigneut, Pamour pour Toi, voila le collyre
supréme.

Chez lignorant le troisicme ceil — ceil du Ceeur et de la
connaissance surnaturelle — est couvert d’un voile qui obscurcit la
vision de la plénitude. Seul peut mettre un terme a ce mal de
Pillusion le meilleur des onguents, Pamour divin.

1. Celui qui, par la faute de lignorance, les tient pour séparés est
incapable de rien réaliser. Nous lisons anyathd avec S. S. v. IL. 1, p. 48.

2. Le taureau de Siva représente les énergies de connaissance et
d’activité.

—133 —

89

Cet état unique, plein de béatitude, indestructible et sans

crainte, accorde-le (moi); viens a moi rapidement, 6 Dieu,
pourquoi tardes-tu (encore) ?

Le poéte décrit ici ’état mystique sans dualité ou ’on demeure
apaisé et qui exclut ’angoisse de la transmigration. Que Siva se
tourne vers lui et ne le fasse plus languir ; il pénétrera alors dans le
Soi. Ksemarija insiste sur ’excessive anxiété du poete « au cou
tendu » tant est grande ’ardeur de son amour.

90

Comme est insondable par nature Paffreux océan de Ia
transmigration ! Comme est excellent le merveilleux Seigneur qui
permet de le traverser !

Dans un méme souffle, Bhatta exprime sa consternation devant
cet océan de tourments si profond que les dieux mémes ne
peuvent en atteindre Pautre rive, mais aussi sa joie émerveillée
parce que Siva est la voie incomparable : elle permet a ceux qui
Paiment de franchir immédiatement, et sans le moindre effort, ce
redoutable océan.



91

O Toi, destructeur du destructeut, hommage a Toi qui
extermines le dieu de Pamour (charnel), qui poses le Gange sur
Ton front et ménes a bien Tes desseins !

Siva est ’ennemi de Madana qu’on nomme encore Smara ou
Kima, dieu de Pamour charnsl. Siva est également celui « qui met
fin» a Krtinta, autre nom de Yama, la mort personnifiée ou le
destin-Temps « qui méne tout 4 sa fin », car le poéte se plait a jouer
sur les mots.

Siva protege ’humanité lorsqu’il contient dans les boucles de
sa chevelure la Ganga qui, impatiente d’étre tirée du ciel pour
purifier les cendres des fils du roi Sagara, menagait la terre dans sa
chute. C’est pourquoi le fleuve ruisselle des cheveux divins en
plusieurs flots.

92

Par dela méme souveraineté, connaissance, renoncement et,
vertu, 6 Seigneut, pour ceux qui aspirent a Iimmuable Réalité,
hormis Toi, quel autre refuge existe-t-il ?

Souveraineté ou pouvoir parfait, connaissance du bien et du
mal, renoncement et vertu sont les quatre aspects du yoga
accessibles aux humains et aux dieux. Mais le séjour permanent
dans le Soi transcende ces aspects, car Siva est le refuge et le but
ultime de ceux qui, se détournant de ces qualités, ne souhaitent
qu’une chose a ’exclusion de toute autre : la vie en Siva.

—134—
93

Contre Ta volonté qui donc, 6 Sambhu, serait capable de
courber un brin d’herbe ? Mais avec Paide de Ta volonté qui ne
pourrait porter le joug de Brahma ?

Cette stance fait allusion au récit de la Kenopanisad (III. 4).
Les Dieux Agni et Viyu étaient incapables de briler ou d’emporter
un brin d’hertbe que P'apparition prodigieuse (Yaksa) avait placé
devant eux. C’est Uma Haimavati qui, précisément, leur révéla que
ce grand Yaksa n’était autre que brahman.

Un insecte méme pourrait, par la grice de Siva, obtenir ’état de
Brahma ou de Visnu et tirer le char de 'univers a P’aide du joug de

Brahma P’exercice de la souveraineté étant considéré comme un
fardeau. Cf. Utp. IV. 5 cité ici, p. 78.

94



Le front étincelant d’un diadéme de rubis, lorsqu’ils se
prosternent devant Hara, quel autre ces sages salueraient-ils et de
qui ne foréeraient-ils pas le salut ?

Le diadéme de rubis symbolise la souveraineté. Doués de
sapience et de sagesse, ces étres nobles et fiers' qui refusent de
s’incliner devant les dieux Visau ou Brahma, ont le front marqué
de rubis par les ongles de pied de Siva qu’ils touchent en se
courbant devant lui ; a leur tour ils sont dignes d’étre salués.

A Tappui, Utpaladeva (XVII. 29) : « Tout comme Tu es digne
d’étre vénéré par P'univers entier, de méme ceux qui Te vénérent
sont eux aussi dignes d’étre vénérés. »

95

Au centre de Pocéan de Ta sapience, le lac d’ambroisie, libéré
de toute agitation, ne frémit pas ; 6 Ascéte, puissé-je m’y reposer !

Ce lac apaisé, que ne peuvent agiter les plus grands assauts de
Pignorance, est expérience supréme, celle du Cceur ou vimarga.
La libre félicité repose au centre méme de prakasa, océan de
Lumiere consciente, dont elle forme la quintessence. Utpaladéva
définit cette conscience de la conscience : «J’acte de conscience,
c’est la prise de conscience de Soi; c’est la Parole supréme qui
brille éternellement de son propre éclat. Clest la liberté, la
souveraineté du Soi transcendant. » »

1. Utkalamastaka désigne a la fois le front étincelant, mais aussi
orgueilleux wnnata), ne se courbant pas facilement.

2.sk. 11 P 1.5.13, p. 203.
-135 —
96

O Merveille méme vu en peinture ou imaginé en réve, Tu
accordes, Seigneut, le fruit parfait de la Réalité absolue !

Paramesvara utilise des visions imaginaires, des réves, des
peintures ou des sculptures — apparences mensongeres d’un Dieu
inconcevable — pour susciter chez ceux qui L’aiment la félicité
mystique en leur accordant ainsi le fruit supréme, Pidentité a la
Réalité.

Mahesvardnanda dit de méme: «Pour qui s’adonne a la
contemplation d’amour, en vérité, (cette) contemplation méme
devient (sa) divinité adorée. Ainsi, les images contemplées dans
une (telle) contemplation procurent le fruit ardemment désiré. » !

97



« Qui Te surpasse en qualités, qui Te surpasse par I’absence de
qualités *? » Ainsi, Seigneur, devons-nous Te louer ? Devons-nous
Te railler ? Nous ne (le) savons pas.

Doit-on bénir Siva pour ses qualités d’omniscience,
d’omnipotence, etc. que personne d’autre que lui ne posséde ? Ou
doit-on se rite de son manque total de qualités : cette unicité
insaisissable aux descriptions par qualité ? Mais lui refuser foute
qualité, n’est-ce pas 'insulter ? Nous ne savons donc que faire.

En réalité, il n’y a place en Siva I’illimité ni pour la louange ni
pour le blime ; il est au-dela de la notion de qualité et de non-
qualité, Etre sans mode, mais qui, en substance, renferme tous les
modes.

98

Ce torrent d’ambroisie, fruit de Ta grice, obtenu rien qu’en Te
louant, qui d’autre (que Toi) serait apte a y gotiter et plus encore a
en faire don, 6 Maitre de univers !

Le torrent d’ambroisie de Siva est la supréme félicité ; il suffit
de chanter le nom de Siva pour que sa grice s’écoule en un torrent
d’ambroisie — supréme félicité —. Le fruit de ce flot est un
émerveillement totsl. On ne le goiite qu’en faisant retraite dans les
profondeurs du Soi, mais ce recueillement est difficile et les dieux
eux-mémes n’y parviennent pas.

Si on ne devient Siva on ne peut user de ce nectar pour se

désaltérer ; que dire alors d’en faire don a autrui! Seul Siva en
dispose donc souverainement.

1. sk. M. M. 47 avec jeu sut bhava. Comm. p. 121.

2. D’apres le commentaire, Siva est libre des trois guna, sattva, rajas et
tamas. Voir M. 46, Stav. et P. S, Introd., p. 32.

-136 --

99

Trésor de toutes les réussites pleines de sens, relatives aux
fins désirablesl, c’est de Toi, qu’en toutes circonstances, j'implore
la seule (grice) d’obtenir Ton amour !

Le poéte ne veut que ’amour de Siva, sous tous ses aspects, et
non le fruit de Pamour, a savoir les pouvoirs surnaturels : seul Siva
est désirable.

100
(Universelle) Existence, Seigneur des trois mondes, hommage

a Toi dont Iénergie invincible confére a ceux qui se vouent a Toi Ia
souveraineté sur ces trois mondes !



Cette énergie, qui ne rencontre aucun obstacle, révéle la
souveraineté cosmique, c’est-a-dire I'identité au Soi, le Seigneur de
Punivers.

101

Si au doute «Quelle est la cause qui détruit tous lIes
tourments ? » succéde Ia certitude : « Maitre c’est Toi !», qui ne se
réfugie (rait) en Toi ?

102

« Tout en jouissant des plaisirs et en repoussant Iillusion de
Pexistence, j’obtiendrai [I’état supréme.» Ce souhait, ici-bas,
convient uniquement a I’adorateur de Sambhu.

Seul, celui qui a repoussé ignorance et illusion, peut jouir sans
danger des pouvoirs du yoga, des expériences mystiques et méme
des biens de ce monde : parce qu’il est semblable a Siva, il ne
trouve partout que Siva omniprésent. Au contraite 1’homme
asservi ne réussit méme pas a jouir des biens temporels.

Les Yogasiitra ne sont pas d’accord avec cette théorie : lorsque
les divinités des différents centres invitent un yogin, en samadhi, a
accepter les plaisirs célestes qu’elles lui offrent, femmes
attrayantes, arbre miraculeux, fleuve paradisiaque, élixir de longue
vie, il ne doit témoigner ni attachement ni orgueil, en s’imaginant
supérieur a elles. Il craint d’étre leurré a nouveau par le monde
sensible ; alors, se concentrant, il rejette attachement a ’égard de
celui-ci ; mais, d’autre part, méme tout adonné a son but, il ne doit
pas s’enorgueillir a ’idée que, aimé des dieux, il est au-dessus de
toute faiblesse, car il pourrait retomber en un état inférieur (III.
51). Le systéme Yoga condamne ainsi toute jouissance, a 'inverse
du Sivaisme tantrique qui ne pose aucune restriction a la
jouissance.

1. A noter le jeu sur artha.

2. Ksemaraja cite la Spandakarika. II. 3 pour montrer que, aux yeux
d’un yogin, I'objet est identique au sujet qui le percoit et pénétré de sa
conscience.

-137 --

103

O Seigneur! méme en réve ou (en état de veille) quoi que je

fasse, dise — bien ou mal —, partout ici-bas je demeure dans Ia
quiétude, (apaisé) par Porgueil de dépendre de Toi.

Toutes les activités du bhakta, pensée, parole et action —
accomplies dans l’illusion ou méme en réve, conformes ou non aux
prescriptions religieuses et morales — doivent étre accomplies



dans tous les états possibles, sans que jamais cesse I’identification
a Siva, c’est-a-dire la plongée dans sa félicité et sa pure conscience
illuminée par ’orgueil de ne dépendre que de lui.

Utpaladeva dit également : « Dans ce triple univers privé de
liberté... seuls sont vraiment libres ceux qui dépendent de Toi,
Etre. libre par excellence ! » III. 2.

104

Pour Ia pensée qui se meut dans Ta demeure ou (régne) Ia
Lumiére de (toutes) les lumiéres, le contact avec les ténébres n’est,
4 mon sens, (rien de plus) que le frére cadet du fils de la femme
stérile.

I’association des ténébres de ’ignorance avec la pensée qui va
et vient dans le domaine lumineux de Siva se présente comme une
absurdité. Deés que la pensée se tient constamment au centre de
toute chose — la conscience qui éclaire le connaissable aussi bien
que ses critéres (prameirja) — elle ne peut étre effleurée par
Pignorance ; 'imaginer méme serait absurde comme d’imaginer
non seulement le fils d’une femme stérile, mais encore le frére de
ce fils'.

Laissant la poursuite de la Lumieére divine, le poéte chante la
fécondité de la bhakti :

105

A mon avis, il a le pied posé sur le chemin assuré de Ia
délivrance, celui qui exprime Pintention ferme de servir Siva.

Un homme n’a au ceeur que le ferme désir d’honorer Siva et ne
conforme pas ses actes a ses intentions; pourtant ce désir de
prendre support en Siva et de s’identifier a lui est déja un premier
pas Pengageant vers lidentit¢é sur la voie tranquille et bien
protégée de Pénergie :

106

Dans Paide qu’ici-bas elle apporte aux trois mondes en les
créant, supportant et détruisant, 6 Souverain, Ton énergie sans
égale envisage une ceuvre autonome?2.

1. D’apres des textes d’origine védique, une femme qui n’aurait qu’un
enfant serait quelquefois assimilée a une femme stérile, d’ou la mention
du frére cadet de son fils.

2. Car elle dépend du Soi.
-138 —

Cette stance semble opposer les trois activités divines de
création, conservation et destruction de univers en vue du bien
universel et conformément a la loi du karman d’une part, et a la



libre activit¢é de DPénergie, indépendamment de tout moyen
lorsqu’elle se manifeste par la grice ou par P’obscurcissement
(anugraha ou tirodhana), d’autre part.

Bhattaniriyana joue sur la racine tan —: déja dans les Veda le
monde est tissé, il est ce qui s’étend ; sualantra, ce qui s’étire par
lui-méme, d’oti autonome. Tantra est aussi la navette qui tisse
Punivers, le moyen d’assurer la subsistance.

Il est dit dans la Mrgendra « Le Seigneur illumine jusque dans
leur sommeil ceux qui sont préts a illumination et barre la voie a
ceux qu’il faut arréter ; (Il leur retire le mérite méme de leurs actes
vertueux). Il assure la fructification des actes. Ceux qui sont aptes
a se laisser prendre par Pillusion, Il les y fait sombrer. Son action se
conforme a la nature des choses, car il est le meilleur observateur
de tous les (actes)'’

107

Ici-bas (et) dans le triple monde, qui n’est pas briilé par la
triple briilure ? Hommage a loi, lac d’ambroisie qui I’apaise !

Siva est le Sauveur qui met un terme aux tourments ardents
(tapas) du samsidra qui sont de trois espéces: personnels
(corporels ou mentaux) ; venant des dieux et causés par les grands
éléments, eau, feu, etc. Siva, océan de félicité sans dualité, éteint,
par sa grice les flammes de ce tourment.

108

Méme artificiel, Pamour pour Toi porte des fruits sans artifice ;
s’il devenait sincére, quel fruit ne (miirirait-il) pas ? Veuille me le
dire.

Culte extérieur, méditation sur un théme donné, récitation du
bout des levres, actes accomplis sans conviction et méme parfois
hypocritement, caractérisent la dévotion mondaine ; ses résultats
néanmoins ne sont pas artificiels. Mais si la dévotion renonce aux
artifices et provient exclusivement d’un amour immense qui ne
tient pas compte des contingences, les fruits accordés par elle
seront conformes a cet amour, et identiques a Siva méme, ils
consisteront d’abord en une absorption profonde et ininterrompue
en Siva et ils s’achéveront en la liberté retrouvée dés cette vie, car
ils ne différeront plus de Siva.

109
L’eeil, c’est celui qui Te contemple, la voie, celle qui méne a

Toi, Ie fruit, celui qui nait, 6 Non-Né, de Iarbre merveilleux de Ta
révélation !



1. Citation par Ksemaraja, p. 113 de son commentaire.
2. Nirvina, extinction et apaisement des souffrances brilantes.
-139 —

D’eil de la Connaissance intuitive et supréme pergoit
immédiatement Siva ; toute autre connaissance n’est qu’ignorance.
La voie, ou moyen, désigne n’importe quelle activité de la pensée,
de la parole et du corps, méditation, adoration, etc. qui permette
d’atteindre Siva. Tout ce qui ne conduit pas a ce but précipite le
fidéle dans le piége du samsara. Le fruit — la révélation de
Pessence divine — procede d’actes et de connaissances ; il mirit
sur Parbre paradisiaque de ’amour et s’épanouit dans la plénitude
de la félicité.

110

Cette permanence qui (n’est qu’en) Toi, transcende Ia
quintessence méme du meilleur! Pour écarter (tout) ce qui
s’interpose, Tu es, 6 Souverain, mon seul refuge.

Bliatta exprime son intention d’aller droit au Centre, Siva, le
repos final, dans la félicité et la Conscience et d’y établir a jamais
sa demeure sans s’attarder aux étapes intermédiaires les plus
excellentes ou il jouirait d’une félicit¢ ou de pouvoirs
extraordinaires'.

Il a donc recours a Paramasiva, son refuge, afin d’écarter
Pécran d’ignorance qui s’interpose entre Siva et lui au cours de son
activité journaliere (vyutthana).

h

Grice a cette stabilité (sthit/) ou repos bien assuré, on peut
jouir de la saveur divine.

111

Oh! Saveur excessivement douce d’un tel nectar, ce désir
ardent de servir Siva Pexterminateur, ou, en quelle parcelle infime
de temps n’est-elle pas (toujours) renouvelée ?

Le désir ardent d’adorer et de servir assidiment Siva est le
nectar infiniment délectable dont jouissent les mystiques : leur
extase s’exprime par un seul cri, incapables qu’ils sont de nommer
Pindicible. Ce nectar est toujours a leur disposition et pas un
instant, ils ne s’en lassent: leur émerveillement se renouvelle
d’instant en instant, sans jamais perdre sa fraicheur. A la différence
des biens de ce monde qui fuient devant les désirs ou encore
provoquent la satiété dés qu’on en jouit de fagon continue, la
saveur de ’amour ni ne s’épuise ni ne s’affadit.

112



Encore et toujours, sans se lasset, avec des centaines de
pensées déterminantes, il détermine Ie triple mondé®. Gloire 2 Lui,
le non-N¢é, le seul indéterminé !

Jeu difficilement traduisible sur la racine klp — : kalpani,
kalpayan et nirvikalpa. Cette strophe est citée a deux reprises par
Abhinavagupta dans

1. Ce sont les étapes de pure Science, saddsiva, Isvara, suddbavidyd. Noir
P. S. Introd., p. 28-29.

2. A savoir bhavibbavitibhava, existence, non-existence et ce qui est
au-dela.

-140 —

sa glose a PIsvarapratyabhijnanikarikd® il y montre que Siva
unique, indescriptible, lumiére de la conscience libre et pure,
manifeste a tout instant, et sans se lasser, 'univers composé de
sujets et d’objets variés. Jamais en effet le Dieu n’est privé de ses
énergies organisatrices : “... Pénétrant dans un corps auquel il
s’identifie, le Tout-Puissant, de par sa libre volonté et au cours
méme de la vie journaliére, présente a Pextérieur le flot des choses
qui n’apparait vraiment qu’en Lui-méme.

Siva est doué de pure conscience (prakasa) sans détermination
(nirvikalpa) et de libre prise de conscience de soi (vimarga). Cette
conscience efficiente, se déterminant dans I’acte de conscience, se
manifeste en cinq activités (krtya) qui déploient et reploient le
cosmos et produisent illusion et délivrance. Par ces mémes
fonctions, mais limitées dans la vie de Pindividu, Siva revét un
corps auquel il s’identifie a tort.

Cette stance ne concerne pas seulement Siva ou le saint, mais
encore lignorant. Le saint, bien que plongé en nirvikalpa, reste
capable de penser, de parler, de vaquer a ses occupations, car sa
conscience demeure indéterminée, n’opposant pas sujet et objet.
Chez lignorant aussi la conscience reste indéterminée en dépit de
ses pensées dualisantes (vikalpa) lorsqu’elle fulgure, de fagon
fugitive il est vrai ; au premier instant de toute sensation ou action.

113

(Portant) Ia lampe de la Connaissance ou, comme une méche
toute imbibée de I’huile des impuretés, se consument les résidus
de la transmigration, 6 Dieu, quand donc serai-je en Ta présence ?

Impatient, 'auteur voudrait honorer Siva en esprit, la lampe de
la sapience. a la main, en guise d’offrande, selon la citation tirée
du Vijndna-bhairava : ‘L’adoration véritable ne consiste pas en
offrande de fleurs et autres dons, mais en une intelligence intuitive
bien établie dans le supréme firmament (de la Conscience),



exempte de pensée dualisante. En vérité, cette adoration (se
confond) avec ’absorption issue de ’ardeur mystique.’ (sl. 147).

Cette lampe symbolique a pour meéche les vasana,
imprégnations de lignorance, impressions subtiles déposées par
les actes de nombreuses existences passées. La meéche baigne

dans I’huile des trois impuretés3 qui diminue a mesure que la
lampe rayonne plus d’éclat.

Mahesvarananda reprend la méme image : ‘La lumiére de la
Conscience — lampe auspicieuse du monde existant et inexistant
— flambe haut. La coulée d’huile, (porteuse) d’une série
d’impuretés, se consume a Pextrémité supérieure de la meche,
cette prise de conscience de soi.

1.L.V.10etL. VL. 7.

2. sk. .V1.7. Stance d’Utpaladeva.

3. Cf. p. 128.

4. M. M. §Sl. 10.

-141 —

114

Si Tu entrais dans mon cceut, ne fiit-ce que le temps d’un clin
d’eeil, alors, 6 Sambhu, (toute) imperfection disparue, que ne (me)
ferais-Tu obtenir ?

115

«Je suis comblé, j’ai accompli ma tiche, je suis excellent!»
Une telle affirmation est fondée, 6 Tout-Puissant, chez celui-la
(seul) qui prend son fondement en Toi.

La connaissance de son identité a Siva assure le bonheur du
bhakta. 11 est venu a bout de la tiche qui lui incombait, faire son
salut, et son indifférenciation avec le Tout recouvrée est le garant
de son caractére éminent. Une telle conviction n’a d’appui que
chez celui qui prend appui en Siva, son refuge.

116

Tu es en personne Pauteur du bien et du mal; mais, 6
Souverain, Pamour (qu’on a) pour Toi n’engendre, lui, que le bien !

Siva, et lui seul, est ’agent qui fait fructifier toute action bonne
ou mauvaise, mais le bien, seul fruit de la dévotion, n’est pas autre
chose que Plidentité a Siva. Est-ce a dire que la dévotion est en
quelque sorte supérieure a Siva ? Il s’agit d’une boutade qui tend a
magnifier ’amour divin.

117-118



« Entres-Tu dans un ceeur parce qu’il est purifié, ou est-ce Ton
entrée qui le purifie ? » Ainsi Phomme’ balance...

Mais sur ce point il n’y a pas de doute : c’est Ta présence
méme qui purifie le ceeur, 6 Maitre, c’est elle achévement, elle Ia
dignité supréme !

L’auteur, a la suite des philosophes et mystiques de I’école
sivaite kasmirienne soutient le primat de la grice sur Peffort
humain. Seule la présence divine, éminemment efficace, par sa
libre énergie, révele ’essence cachée, en purifiant ceeur et pensée
du bhakta ; ce n’est nullement le karman qui, ayant miri, apaise le
coeut’.

119

Tout ce qui est mien, 6 Puissant Seigneur, parole, esprit, action
et mon corps méme, que (tout) cela, par Ta grice, soit seulement
la parure de Ta réalité.

1. 11 faut comprendre bbaktijana, 'adorant.

2. Ce probleme que Ksemaraja développe ici longuement a fait 'objet
d’un résumé, infra, p. 24 sqq.

—142—

Ayant ainsi chanté la gloire de Siva, le poéte exprime son désir
de s’identifier a lui indestructiblement au cours de ses différents
états physiques, mentaux et spirituels ; il espére y parvenir a ’aide
de la grice divine, pureté qui détruit tout ce qui voile ’Essence.

120

Le Stavacintimani, sanctuaire de la Déesse de Pamour, et dont
le fruit comble les désirs, ce joyau a la louange de Siva, c’est
Bhattandridyana qui ’a composé.

Cette strophe renferme un jeu subtil sur le nom de P'auteur et
sur son ceuvre, le Stavacintdmani: Bhatta, maitre et Seigneur,
Niriyana, fils des eaux primordiales; est considéré comme la
source de la Beauté parfaite, Laksmi, qu’on nomme 2a juste titre
déesse du succes et de la prospérité, car elle procure 'identité a
Mahesvara ; on ’assimile donc a la bhakti. I’amour divin consiste
en ’absorption totale en Siva.

Le temple de la Déesse est le lieu béni ou elle séjourne
éternellement. On pourrait peut-étre y voir le cceur. Le chant de
louange représente la pierre précieuse (cintamani) de Siva qui, par
sa grice, assouvit tous les désirs a la fagon de la gemme fabuleuse
dans le mythe védique.

Utpaladeva a lui aussi chanté cette pierre de pure Conscience :
«Que ce joyau extraordinaire que Tu es, resplendisse pour moi



sans interruption au milieu du devenir et, par Pintensité de son
propre éclat, disperse la masse des ténébres aussi loin qu’elle
s’étend. » *

1. sk. //(V1. 8.)






ADDENDUM

Pour p. 33, note 1 :

cuando tu me mirabas,

su gracia en mi tus ojos imprimian :
por eso me adamabas,

y en eso merecian

los mios adorar lo que en Ti vlan.

Quand Tu me regardais,
en moi tes yeux imprimaient ta grace.
C’est pourquoi tu me chérissais

b
et c’est en quoi les miens méritaient
d’adorer ce qu’en Toi ils voyaient.

Cantico espiritual, str. 32.

Pour p. 65, note 2 :

! Cuan manso y amoroso

recuerdas en mi seno,

donde secretamente solo moras !

Y en tu aspirar sabroso,

de bien y gloria lleno,

| cuan delicamente me enamoras |

Llama de amor viva, cancion IV, voir comm. p. 795 sqq.

Obras de San Juan de la Cruz, editorial, Madrid 1954. Voir *Poésie et
vie mystigue chez, saint Jean de la Croix' par Max Milner, Patis.






INDEX SANSKRIT
abhedin : indifférencié, SI. 11.

abhimana : surestimation, com. 47.

Abhinavagupta : grand philosophe et mystique de, Iécole
pratyabhijna.

advaita : non-dualité.

advaya : I’'Un sans second, com. 13; p. 27, n. 1; p. 61.

advitiya : 'Un sans second, p. 124.

agni : feu sacrificiel, p. 53, 129, 134.

aham : Je supréme, p. 39.

ahanta : intétiorité, voir parna®.

aisvarya : souveraineté Sl. 29, 86, 92 ; p. 86 n. 4.

akrtrima : sans artifice ; spontané, SI. 108.

amrta : nectar d’immortalité, ambroisie, félicité mystique p. 28
n. 1. 31, 32, 39,42, S1. 3, 5, 29, 95, 98, 107.

anahata : son émis spontanément, p. 101 n. 2.

antahkarana : organe interne, SI. 35.

antarvimarsa : prise de conscience intériorisée du Soi, p. 19.
anu : dme atomique séparée du Tout, p. 20.

anugrahasakti : énergie de grace, p. 24, 64 n. 4, 138 ; Si. 52.
anupdya : voie sans manicre d’étre, p. 7 n. 2.

apana : souffle inspiré p. 81.

avikalpa : indifférencié p. 47 n. 2.

Agama : texte révélé p. 7 n. 3,126, SI. 16.

ananda : félicité, béatitude, une des énergies divines p. 19, 21,
101;S1. 13, 38, 61, 71, 89.

anavamala : impureté congénitale réduisant 'ame a I’état d’anu.

128.
atman : le Soi p. 22, 30 n. 1, 39 ; SI. 53, 54, 85.
aum : syllabe mystique p. 51, 103, 116; SL 7.
bahirvimarsa : prise de conscience extériorisée p. 19.
bhakta : dévot plein d’amour divin, p. 12, 18, 22-24, 27, 51, 68,
70, 73 sqq, 85-88, 108, 115 sqq, 137, 141.

bhakti : dévotion ardente, Amour divin p. 22, 23, 28, 102, 121, 141
sqq; sl. 26, 43, 50, 55, 58, 68, 88, 99, 108, 116, 120 — en son
dynamisme p. 38 sqq, 70 — ses tendances p. 39 ses



représentations p. 8 sqq — l'agitation d’amour p. 73 n. 2 -
bhakti et yoga p. 82 sqq — 0 et illumination p. 86 — ° et délivrance
p- 83 -0etle Ceeur p. 88.

bhava : Etre ou existence universelle p. 76, 106 sqq, 113, 129; SL
11, 14, 22, 24, 30, 34, 38, 45, 53, 55, 63, 83, 100. 2) existence

phénoménale répétée (punar), p. 107, 115; 14, 26, 30, 55, 58, 71,
102.
bhava : Réalité, Modalité supréme, p. 106 sqq, 119 et n. 1; sl
11,14, 83.

bhavana : réalisation mystique, contemplation infuse p. 30 n.1,
68 n. 1,130 ; SI. 48, conviction, Si. 115.

Bhairava : I'Effroyable, Siva qui engloutit la diversité, p. 15; -
I’Absolu p. 12, 18, 40, 49, 53, 90 — qasana, école du  Sivaisme
kasmirien, p. 7 n. 3.

bhairava mudra : attitude mystique.
bhoga : jouissance, Si. 102.
bhoktu : le Sujet jouissant p. 124 ; SI. 63.

bhrama : orbite, tourbillonnant, errant: p. 115; Si. 35, —° yoga
élan du barattement, p. 40 n. 7.

bhranti : illusion, erreur ; sl. 71, 102.

bhuti : énergie, prospérité, Si. 20.

bhuvana : mondes, au nombre de trois, Si. 64.
bija : germe, Si. 59.

bindu goutte Si. 61 — point sans étendue p. 103 — Siva ou prakasa
p. 101; SL 3.

bodha : compréhension, illumination p. 101 ; SI. 58.

brahman (neutre) : Absolu selon le vedanta p. 46 n. 3; 134 — pur
prakasa, dénué d’énergie (vimarsa) p. 13, 39, 128.

brahman (masculin) : dieu ordonnateur du cosmos p. 109, 113
sqq ; S 33-34, 39, 48, 62, 74, 93.

brahmanda : ceuf cosmique, univers, SI. 7-8.
brahmandhra : centre supérieur du cerveau p. 44 n. 2, 81, 104.
buddhi : intellect p. 84.

camatkara : émerveillement lors de la prise de conscience de soi

p. 59.

cintimani : gemme qui exauce les désirs p. 9, 82, 112, 142; SL
29, 120 — joyau de ’Amour divin Si. 26.

cit : Conscience, 'une des énergies divines p. 19, 21.



citta: pensée divine SI. 1, 38 - 0 humaine instable sl. 38, 104
Coeur SI. 114,

dharma : vertu, devoir p. 86; SI. 92 — nature essentielle SI. 64 —
Loi SI. 70.

dhurjati : ascéte divin, — Siva p. 15, 41 n. 1, 53 n. 1 SI. 19, 27, 68,
95.

dhyana : méditation, recueillement SI. 19, 21, 306, 44.

dipika : lampe, torche Si. 58.

dvandva : couples opposés Si. 46 — niro, sans couples sl. 17, 27,
46, 54, 71.

ekagra : pointe, concentration de la pensée p. 23, 108 ; SI. 15.
garbha : embryon, schéma sl. 59.

guha, guhya : caverne, mystérieuse p. 28 n. 2, 31 ; St. 12.

guna : caractéristique qualité Si. 7, 19, 47, 53, 97 — trois qualités
constitutives de la nature Si. 28, 46, 91 ; p. 118, 135 n. 2.

hamsa : cygne ou Siva Si. 8, 57 — souffle central ascendant p. 59
n. 5, 81-82 — formule spontanée 44, 104.

hamsi : femelle du cygne ou Energie divine p. 20, 104 ; St. 8.

Hara : le Ravisseur, nom de Siva SI. 10, 59, 94.

hrdaya : Cceur, centre mystique p. 29, n. 4, 31, 40 n. 5— voie
du®p. 7,19 n. 3 — caverne du 0 p. 28 n. 2.

iccha : désir ou volonté p. 40, 85, 100 sqq; SL 32, 93 — une des
énergies de Siva p. 19, 37, 40, 84, 88 — ospanda, vibration
de la volonté p. 75 n. 5.

Isa : libre Souverain p. 55, 129 ; SI. 25, 64, 74, 79, 85-86, 106, 110.

Isvara : Seigneur, Sl. 64.

jagat : univers Sl 9, 18, 46, 74, 80, 99 ocinanda, félicité cosmique
p. 43, 69.

jiva : individu p. 124.

jtvanmukta : libéré dés cette vie p. 50.

jaana : connaissance salvatrice, sapience p. 84, 86; Si. 10, 27, 31,
71, 73, 92, 96, 113 - 0.§akli, énergie cognitive, 'une des
énergies divines p. 19, 84, 101 — ceil de saience Sl. 88.

jnanin : celui qui jouit de jiana p. 18, 68, 88, 102.
kalpana : activité de I'imagination et klp p. 74, 139 ; SL. 112.

kama : 1) désir p. 46 n. 3; Si. 28, 51, 63.  2) dieu de 'amour charnel
(Mandana ou Smara) p. 120, 133.

kapalin : Siva porteur de la guirlande de cranes p. 15, 53.



kapardin : ascete aux cheveux enroulés en forme de conque p.
15, 53,115 n. 1; St. 36, 42.

karika : verset.

karmamala : impureté d’action p. 30.

karman : acte sl. 48-49 - portant rétribution p. 24.
kinacit : inexprimable et extraordinaire p. 30.

kramamudra : attitude mystique conciliant extase et états
ordinaires p. 38 — ses deux mouvements p.39 n. 1, 68

sqq.
kriya : activité, I'une des énergies divines p. 19, 84, 101.
krtrima : factice, artificiel SI. 108.

ksetra : champ, étymologie p. 117 ; SI. 43.

kundalini : la lovée, énergie spirituelle, sa montée p. 23, 40 n.
7,44 n. 2, 81 n. 4, 110.

madhyamavak : parole intermédiaire, subtile, p. 100, 113.
mahaguha : profond abime, caverne p. 28.

mahaguhya : la grande énigme p. 28.

mahdsattd : existence en soi p. 31.

Mahesvara : Seigneur tout-puissant, passim.

mala : souillures au nombre de trois p. 128 ; SI. 76, 88, 113.

manas : pensée empirique, naturellement instable p. 84; Sl 37
cceur SI. 117-118 ; ovin, sage SI. 80.

manoratha : imagination, réve, sl. 72, 96, 105.

mantra : formule mystique p. 59, 70, 79, 109, 127, 131 ; SI. 20, 84.

maya : illusion p. 14; définie p. 17, 47, 58, 59 n. 2, 102, 105, 114,
127;SI. 5, 10, 44, 54, 72., 76, 78.

mayasakti : énergie divine, source d’illusion en tant quautonomie de
la Conscience divine p. 20, 75, 106, 116.

mayavin, mayin : magicien, Siva p. 14, 17 sqq. ; SL. 44.
mayiyamala : impureté d’illusion p. 128.

moha : inconscience Sl 65, 76.

moksa, mukti : libération p. 48 ; SI. 65, 76.

muda : jubilation p. 115 n. 2; SL. 37.

mudra : sceau p. 14 — attitude mystique p. 15, 127, 130 — définie
p. 67, 69 —° universelle p.77 — geste du danseur
cosmiquep. 14. Voir kramao, bhairavio.

marti : aspect de Siva p. 8, 122, 129 ; SI. 78.



nada: son, Sl 3; résonance interne, symbole de I’énergie p. 81,

101, 103.
Nataraja : roi des danseurs, Siva p. 15.
nidra : sommeil mystique, voir yoga®.
nikhila : le Tout, I'indivisible p. 12, 33 n. 5, 68.
nirvana : extinction, libération p. 48, 68, 83, 138 ; sl. 107.

nirvikalpa : libre de pensée dualisante p. 15 — lindifférencié p. 19
n. 4, 37, 39, 45, 48, 57 sqq, 72, 74, 89 sqq, 100, 139 sqq; Sl
112.

pandit : savant, sage p. 8.
pardmarsa : prise de conscience globale de soi p. 22 n. 2.

paramasiva : Siva supréme, ’Absolu, p. 12, 43 n.3, 49 n. 3, 79,
90, 116.

paravak : Parole supréme totalement indifférenciée p. 19, 99 sqq, 103,
112 n. 1.

Parvati : épouse de Siva p. 14-15, 33 sq. 120.

pasu : étre asservi p. 14 —° pati, Siva, gardien du troupeau p. 14,

24 sqq, 129.

pasyanti : énergie dubtile de la parole p. 33, 99 sqq., 103, 120 sl.
1

prabhu : tout-puissant p. 11, 102; sl. 17, 21. 39, 41, 43, 66, 73 ; 77,
84.

prajfid : intuition sl. 41.

prakdsa : lumiere de la conscience indifférenciée p. 7, 13, 17-19,
28, 29, 33-34, 47, 84 n. 4, 87, 100, 101, 106, 120, 132, 134,
140 ; SI. 3.

prakrti : Nature, cause premicre Sl. 64.
prana : souffle, vie, souffle expiré p. 81 — son ascension p. 81.
prasada : grice purifiante p. 25 n. 5; sl. 15, 41, 117, 119.

pratibha : intuition du Soi, illumination spontanée p. 43 n. 3, 83,
111.

pratipatti : réalisation mystique p. 81.
prathama tuti : ébranlement de la volonté p. 37.

pratyabhijiia : reconnaissance du Soi comme identique a Siva p.
7,13, 15, 85, 112 — systéeme fondé par Somananda p. 8.

prerana : incitation divine p. 37 —° du guru p. 81.

parndhantd : subjectivité absolue, Je identique au Tout p. 23,
29, 40, 49, 100, 129.



purnatva : plénitude p. 68 n. 1, 75.

purusa : Personne supréme, adhio, malle p. 13.

raga : désir, attachement, p. 46 n. 3 ; Sl. 47 bis.

rahasya : mystere, ésotérisme p. 28.

rahu : démon de Iéclipse p. 60 n. 1

rajas : principe actif engendrant la souffrance (voir guna).

rasa : jouissance en art. p. 31 n. 3 — saveur mystique p. 31 (voir
saveur).

ruci : inclination du ceeur, p. 35 n. 2, 107 ; SL 14.

Rudra : Siva le terrifiant p. 129 sakti, grace éminente p. 131.

sabda : parole, orai, la totalité des sons p. 13.

sakti : Energie divine p. 9, 68, 72, 121 ; sl. 8, 34, 46, 66, 80, 88, 100,

106.

saktopaya : voie de I'immanence par lintermédiaire de la pure
énergie p. 7, 39, 101.

sama : apaisement p. 80.

sambhavopdya : voie supérieure et transcendante, ou voie de
Siva, p. 7, 39-40, 101.

sambhu : Siva-le-bénéfique p. 12, 102; S 5, 16, 30, 57, 93, 102,
114, 120.

Santa : apaisé, aimable p. 102.

sarva : Siva-le-destructeur Sl. 26, 111.

sikha : flamme p. 31, 123.

stvartri : nuit de Siva p. 15 du nirvikalpa p. 15, 57 sqq. 11
sloka : stance.

sti : prospérité p. 101 ; SI. 29, 73.

suddhavidya : pure science p. 20, 101, 102 n. 4, 139 n. 1.
stnya, stnyatd : vide, vacuité p. 59.

stlin : porteur du trident, Siva doué des trois énergies, Si. 9. 18.
sama : semblable p. 48, 73.

samadhi : recueillement, extase p. 18, 25 n. 7, 39, 68, 84, 99, 107,
116, 136, — 0 yeux fermés, yeux ouverts p. 71.

samanad : pure énergie et more ultime p. 81, 103.
samarthya : efficience SI. 18, 20.

samaveda : compénétration de 'ame et de Siva p. 30 n. 1, 39, 58,
70, 101.



samghatta : union vibrante de» iva0 et de I’énergie p. 34 — et
du saint p. 67.

samkalpa : fonction du manas, imagination SI. 38 — satya®, dont les
intentions se réalisent SI. 85.

samkoca : contraction de I’énergie p. 39 et n. 1 (voir vikasa).
sampat : efficience p. 101.

sarpsira : monde de la transmigration p. 21, 32, 44, 48, 61-62, 67
sqq. 78, 83, 111, 117, 123 ; SI. 26, 90, 113 (voir nirvana).

samsarin : transmigrant SI. 85.

sarnskara (ou vasana): prédispositions, énergies latentes p. 31
n3

saipsmrti : souvenir ininterrompu p. 43 n. 5, 111 ; SL. 24.

sannyasin : ascete errant p. 9, 77 sqq.

sara : quintessence p. 131.

sattva: réalité Sl. 60 — une des trois qualités; principe
lumineux (voir guna).

siddhi : pouvoir surnaturel p. 15, 77; SI. 79 — accomplissement
supréme p. 82, 86; 1. 118.

smara : souvenir, dieu de "'amour charnel p. 130, 133 ; sl. 81.
smaya : orgueil émerveillé p. 47, 115 n. 2; SL. 37.
smrti : mémoire, vigilance p. 43 n. 5, 130 ; Sl. 30, 30, 81.

spanda : vibration, pulsation p. 88 — adi®, prathama®, vibration
initiale p. 37 n. 1, 66 — énergie vibrante spontanée p. 18, 30,
84 — parispanda si. 46.

sthanu : colonne, tronc d’arbre p. 110 ; SI. 7, 23.

sthiti : permanence, stabilité p. 39, 42, 108, 130 ; Sl. 15, 78, 80, 92
106, 110.

sudha : élixir p. 32 n. 2.

susumna nadi : canal central p. 103.

svapna : réve p. 107 ; SL. 13, 85, 103.

svaprakasa : lumineux par soi-méme p. 13, 112.

svatantra : autonome p. 138 sl. 45, 60, 106.

svatantrya : liberté absolue oakii libre énergie p. 19, 20 sqq.,
30, 75, 106.

tamas : principe d’inertie (voir guna), ténebres spirituelles Sl
58, 104.

tejas : arme légendaire des dieux, ardeur p. 24, 129 ; S1. 77.



timira : trouble de la vision, ténebres de I'ignorance SI. 24.

tr— : protéger ; étymologie de mantra p. 131, ksetra sl. 43, p. 117.

trikona, trisala ou kamakala : triangle mystique du cceur p. 84.

turya : quatrieme état, illumination p. 87, n. 2.

turyatita : illumination définitive p. 87 n. 2, 118.

udyama, udyoga : élan, ferveur mystique p. 40, 64, 129 n. 2.

Uma : énergie, épouse de Siva p. 39, 67, 87, 134 ; SL. 51 °pati,
Siva p. 14-15.

unmana : énergie supréme identique a paravak p. 103 sqq.

unmattabhairava : ivre ou fou, sans pensée p. 49-50.

unmesa : éveil supréme p. 39 n. 1, 65 n. 2.

vak : parole SI. 40.

vapus : réalité merveilleuse p. 30-31.

vasaria : résidus des actes passés p. 31 n. 3, 88, 102 n. 4, 105 sqq.,
140 ; SI. 113.

vaikhari : parole articulée ordinaire : p. 100, 103.
vairagya : renoncement p. 25, 86 n. 4; S 73, 92.
vibhu : omniprésent p. 59 ; sl. 29.

vijiana : connaissance ultime de soi p. 87 n. 2.

vikalpa : pensée dualisante, dualité du sujet-objet p. 19 n. 4, 37,
60 n. 2. 140.

vikasa : épanouissement de I'énergie p. 39.

vimarsa : prise de conscience de soi p. 9, 13, 23, 28 sqq., 33-34,
43, 47, 84 n. 4, 87, 100-106, 111-112, 120, 132, 134, 140 —
acte libre de conscience, intériorisé, p. 19 — extériorisé,

p. 19.
vira : héros p. 15, 40.
virapaksa : Siva au troisieme ceil p. 15, 27 sqq.
visranti : apaisement p. 22.
visuvat : équinoxe, équilibre entre les souffles p. 81.
vyapin : qui remplit Punivers SI. 8.

vyutthana : activité journaliecre opposée a samadhi p.71 n.7,
107, 121, 139.

yamala : couple de Siva et de sakti, inséparables p. 33.

yoga: union mystique, ensemble de pratiques a huit membres
p- 84, 136 —° nidra sommeil mystique p. 58, 107.

yogin : celui qui s’absorbe en Siva p. 18, 21, 136.



yogindra : roi des yogin parcourant la voie supréme p. 40.



INDEX DES NOTIONS ET DES IMAGES

abime mystique : p. 28, 47 —° d’amout p. 89.
absolu : p. 12, 15, 20, 33, 45, 101 ; voir bhairava, pararnaiva.

ambroisie, croissant de lune : p. 17, 19, 23, 61, 64, 87, 101, 107;
SL 3, 5,13, 29..

arbre, tronc, colonne: p. 30, 43-44, 79, 80, 103, 108, 110, 112,
114 ;L. 7, 16, 28, 55, 109.

balancoire : p. 68 sqq.

ballet, pantomime, drame, danse : p. 14, 15, 20, 53, 66 sqq., 70,
123 Si. 59.

barque : p. 62.

béatitude, félicité : p. 17 sqq., 21, 22, 27, 31 sqq., 39 ; 40, 50, 107,
120, 124 —° cosmique p. 43, 65, 67, 69, 75, 77, 81, 83,
99; sl. 13, 36, 38.

caverne : p. 28 sqq., 59, 80 n. 2, 106 ; Si. 12.

cellier divin : p. 71, n. 1.

champ : p. 80, 117 ; Si. 43.

corde : p. 62, 63.

culte : p. 78-79.

cygne : p. 24, 44, 56, 59, 81, 104 sqq., 122, SI_ 8, 10, 57, voir
hamsa.

désir ou volonté : SI. 28, 51, 63 —° universel p. 19, 33-37; voir
kiama, iccha

don : de soi, de Siva p. 22, 41, 54, 82, 105, 112 ; sl. 24,98 — °

d’amour p. 83 —°de grice p. 24, 88 — de ’homme p. 26, 80
sqq. ; sk 11.

douleur : p. 17, 21 sqq., 24, 61-65, 74, 138 ; SL. 26, 107.

ébranlement originel : p. 34, 37, 41, 100 — ode I’adoration p.
45 ; voir prathamatuti.

égo, égocentrisme : p. 17, 23 sqq., 29, 39, 46-47, 115.

énergie (sakti) : p. 41, 100-101, 104, 109, 114, 120 ; Si. 66, 80 — son
ambivalence p. 106 —° vibrante et libre p. 19 sqq., 30, 33,
59,71, 75, 87, 128, 138 ; SI. 106 ; voir spanda sphuratta —
— °vierge p. 36, 39, 120 — °de la parole p. 103 ; SI. 7 — Les
cinqg ° de Siva p. 19, 100 sq.



essence absolue, indivisible : p. 26, 43, 45, 47, 59 sqq., 64, 69, 76,
82, 86, 101 sqq., le, 108, 126 sqq., 129, 132, 142 ; SL. 6.

éveil : p. 65 et n. 2, 71 ; voir unmesa.
fleut : p. 79 sqq., 114 —° de cotonnier p. 62.

flot, torrent (d’amour, d’ambroisie) p. 17, 21, 67, 69, 72, 76, 82 —
84, 110 ; SI. 22, 98 ; voir ogha —° d’inconscience Sl. 65.

flux et reflux : p. 69 — “du devenir p. 18.

forteresse : p. 63 ; SL. 33.

héros : p. 15, 40, 66.

humilité : p. 54-56, 101.

illumination : p. 27, 111 —° fugitive p. 20, 37, 48, 84, 87, 121 ; voir
turya — ” permanente p. 87, 90 ; voir large-dila — °

cosmique p. 106 — se répandant dans I'univérs p. 37  sqq. —° et amour
p. 27, 30, 36, 60 n. 1, 86 sqq.

illusion : p. 14, 17 sqq, 20, 46 sqq., 59, 86, 121, 127 ; Si. 10, 44, 102
— énergie divine p. 75, 102, 105 sqq., 120, 127; SI. 5, 54,
72 ; voir mayasakti.

indifférenciation, indifférencié p. 15, 35 sq., 47, 57, 59, 72 sqq.,
105 sqq., 140 sqq. —° amoureuse p. 74 ; voir nirvikalpa.

instabilité : p. 22, 74, 116 ; voir agitation.

instant : p. 75-76, 89, 116, 130, 139 sqq. — premier® p. 37 —° de
tévélaton p. 22, 25, 45, 64, 71 sqq., 102 — clin d’eeil SL
40,72, 80, 111, 114.

intériorisation mystique : p. 24, 29, 43, 89.

intériorité absolue : p. 49, 75, 129 ; voir pirnahanta.

intuition mystique : p. 18-19, 63, 84, 89, 132, 140.

Je absolu, cosmique : p. 18-19, 63, 84, 89, 101, 122, 140.

lac, étang d’ambroisie : p. 22, 32, 41, 55, 67, 72, 87 ; SI. 95, 107.

liane : sl. 34 —° du samsara p. 78.

libération : p. 17, 81, 83, 105 — moyens de 0 p. 84 sqq. ; voir
moksa — libéré vivant p. 50.

liberté absolue : p. 7, 17, 21 sqq., 60, 67 sqq., 87, 90, 106, 113, 137
sqq. ; voir svatantrya.

lieu privilégié : (pada, sthana) p. 22 sqq., 29 n. 4, 36, 73, 142; sl
17.

lumiere : voir prakésa, bindu.

lune : p. 71 — clair de® p. 65, 71 — croissant de 0 p. 28 n. 1; SL. 13,
51.



maitre spirituel (guru) : p. 20, 22, n. 1, 43, 80 sqq. — transmission
p. 104

miroir : 10 p.342. sqq., 54.
mur, paroi (bhitti) : p. 14, 19, 101, 104, 126 ; SI. 9.

mystique : expérience 0, ses caractéristiques p. 12 sqq., 19, 30
sqq., 39, 106 — attitude p. 42 — désir du® p. 26.

océan, eaux : p. 108 —° de 111, 128; SI. 26, 75, 114, 134 ; s1. 95 — °

p.22n.4,32,73,101 p. 101. Pexistence p. 22, 24, 55,
62, 104 sqq., 90 —° de la Connaissance p. 22, 87, de  félicité p.
31, 73,102 —° de lait, 105; SL 3, 10, 29 — son flux et reflux
vibration, pulsation p. 29, 43 - ° ptrimordiale : p. 34, 66 —°
de la volonté
ceil de sapience : p. 139 ; SL. ° de feu, p. 15, 27-28, 39. 109 —
troisieme ceil p. 16, 27, 88 39 sqq., 129 — son amrta p. 28,
31-33, 39

organes des sens et de la pensée, éparpillés p. 73, 84 —
transfigurés p. 73 sqq. — apaisé p. 116.

orgueil : p. 23. 46 sqq. ; SL. 37, 103.

oubli de soi: p. 14, 17, 21, 44, 54, 59 —° de toutes choses p. 42,
50, 72, 89, 124.

parole supréme : p, 19, 99 sqq. — ses quatre aspects p. 100, 103.

pointe (fine) de Pesprit : p. 23, 42, 108 ; SL. 15 ; voir ekigra.

prise de conscience de soi p. 13, 19, 23, 33, 134 ; voir vimarsa.

rapace et sa proie : p. 40.

rosaire (mata) : SL. 23, 33.

réalisation du Soi p. 43 n. 3, 77, 117.

Réalité fondamentale p. 11-12, 17, 63, 66 —° spirituelle p. 30-32,

37, 40 sqq., 56, 70, 84, 87-90, 107, 127 sqq. ; sl 96, 119.
résonance, son : p. 81, 103 ; SL. 3, 7 ; voir ridda, aurh. »

sceau divin, empreinte p. 14-15, 68 sqq. ; voir rnudra.

Siva : acteur et danseur p. 14 sqq., 20, 26, 49, 53, 72 — amant
d’Uma, agent unique SI. 45, 116 — ascéte cosmique p. 14
sqq., 41 n. 1, 53-57, 109, 126, 134 ; voir Dhurjati — berger
p. 14, 16, 24, 63 ; voir Pasupati - Cygne p. 22, 44, 59; SL
9 — destructeur p. 129, 139; SL. 91, 115; voir Sarva héros
(vira) p. 15 — indifférencié p. 57 sqq. — magicien p. 14,
17; Sl. 44 ; voir mayavin - peintre p. 14, 104 ; SI. 9 —  porteur

du trident p. 104 ; voir Sdlin ; — sauveur p. 24, 51 n. 1 — refuge SIL.
52,92, 110 — ses huit aspects p. 129.



sujet conscient absolu : p. 13, 17 sqq., 22, 27, 36, 47, 106, 112, 115

sqq., 131.
Tout : p. 20, 23, 28, 33, 46, 49, 74 sq., 101, 113, 141.
univers (jugal, sarva, viva) fresque p. 104; SI. 9 — ceuf cosmique

p. 103; Sl 7 — instrument du culte p. 79 —° différencié p.

53 ; voir bhava, samsara -° desséché p. 65 - 0 apaisé p. 58 —
unifié p. 75 —° transfiguré p. 68, 72,130 ; S.. 80 — 0 imprégné
d’énergie p. 68-69 — d’amour p. 90 ; de félicité p.67, 69 —
cotps de Siva p. 74-77 —° en germe p. 20,  123.

o

o

vibration, pulsation primordiale : p.34, 66 —° de la volonté p.29,
43 —° du cceur p.88, 09

voie de réalisation : p. 7, 39-41, 61 sqq., 73, 84 sqq., 100 sqq. —
° du vide p. 1 voix (de Pasyanti) :

voir de Pasyanti : p. 33, 99 sqq.



INDEX DE LA BHAKTI

absence, séparation, abandon: p. 45, 46, 61, 118 — privation
d’amour p. 89.
absorption, fusion : p. 18, 30, 35, 39, 41 sqq., 48, 50, 58 sqq., 65,
68, 71, 84, 89, 100 sqq., 125, 128 sqq., 130, 138, 142 ; voir
samavesa.
activité de 'amant : p. 68 sqq., 72 sqq., 77-81, 140 ; SL. 112 pouvoirs
surnaturels p. 77 sqq.
agitation, excitation : p. 17, 19, 23, 44, 42, 73 sqq.
amant ; voir bhakta :° et ascete p. 82 sqq., 86, 89 —° et yogin p.
85-88 - 0 et jnanin, p. 84, 86-88.
Amour divin : ses caractéristiques p. 35 sqq. — son évolution p.
38 sqq., 83 — délirant, exultant p. 45, 51 ; voir ivresse étale
p. 39, 70-71 — glorieux p. 70 sqq., 79, 90 — réciproque de Siva et
d’Uma p. 33-36, 47, 49, 68 —° de ~ Siva et de 'homme p. 25-26, 47, 49-

52,70 — pour soi — méme p.22 sqq., 36, 99 — Amour et
dénuement p. 40, 54-55, 57, 89-90 — ° et grace p. 25-26, 306, 40, 44 ; voir
grice -° et haine p. 40, 102 ; SL. 4 —° et évolution et
réabsorption p.  34-35 —", contraction et
épanouissement p. 39 —° et troisieme ceil (de feu ou
d’amrta) p. 28, 31, 33, 39, 41, 45 ; voir il - 0 et réalité

substantielle p. 30-32 —° et vide p. 39, 57, 59sqq., 66, 89 —° et
dualité p. 47 sqq.
apaisement, quiétude : p. 30, 35, 39-41, 44, 58, 87; S1. 95,  103.
ardeur d°° : p. 20, 40 sqq., 45 sqq., 65, 120 ; voir attrait.
ascese d’° : p. 53-54, 58, 89-90.
attrait irrésistible : p. 35, n. 2, 41, 43-45, 83, 89, 107, 110, 129 ; SL
14 ; voir ruci.
banquet, féte d: p. 26, 65, 68, 70, 74-80, 85, 90, 99.
centre (madhya) : p. 12-13, 23,29 et n. 1, 39-40, 45 n. 2, 72, 84,
90, 107, 110, 116, 137 —° de '’harmonie p. 70; voir cceur.
ceeur : p. 13, 17, 20-26, 29, 34, 37, 39 sqq., 44, 50, 53, 55,
58, 66-69, 72, 80-84, 87 sqq., 99, 106, 120, 122, 134 ; SL
114, 117-118 — ses blessures p. 61 — triangle du 0 p. 35
sqq., 84 sqq. —
intuition du® p. 19, 35, 84; voir nirvikalpa — cachette du® p. 80;
voir caverne.
connaissance d*° : p. 58, 75 sqq., 85, 87, 89, 112.



contemplation d’0: p. 17, 25, 30, 33 ; 41, 64, 72, 78 sqq., 85, 99,
115; SL. 22, 36, 118 - 0 pute p. 101, 118.

contemplatrice : p. 99 sqq., 120 ; voir pa.4yanti.

convoitise : p. 26, 41, 46 ; SL. 47 bis.

cri, appel intense : p. 37-38, 44 sqq., 51, 66, 139.

danse d° : p. 49-50.

désir ardent : p. 33-34, 41, 45, 63, 88 sqq., 107, 126 ; SI. 66, 111 —
désir du désir p. 107 ; SL. 14, 111.

douceur d*°: p. 26, 35, 39, 41, 46 sqq., 50, 70, 82 n. 3, 110, 116,
120,139 ; SL 111.

égalité, équilibre d” 0 : p. 69-73, 79, 81, 88, 90 ; voir samata.
élan, fougue: p. 6, 15, 36 sqq., 39 sqq., 44-47, 64, 83 sqq., 88
sqq-, 99, 109 - 0 aveugle p. 40, n. 7, 52.

émerveillement, surprise, ravissement: p. 22, 34, 38 sqq., 41, 45,
59, 68, 74, 76, 83, 100, 115, 130, 135, 139 ; voir camatkara.

envahissement d’° : p. 89 sqq.

esclave d”: p. 25, 54, 63 sqq., 89.

étreinte d’° : p. 64, 67 sqq., 88, 90, 115 — son relichement p. 118.
exaltation : p. 38, 47, 80, 87, 115.

extase : p. 18, 25, 39, 50, 64 sqq., 68, 71, 88, 107, 116, 118, 139 ;
samAdhi, turya — ° cosmique 74-76.

feu consumant, foyer de 1': p. 27, 49 sqq., 53 sqq., 58, 65, 69,
90, 106, 110.

flamme d: p. 23, 31 n. 2, 39-42, 53 sqq., 83, 106 ; voir sikha.

folie, fou d”: p. 41, 49-51, 73, 89 ; voir unmatta.

Formule : sl. 84 ; voir mantra.

grace divine (prasada, anugraha, saktipata): p.13-14, 22 sqq,
29, 32, 36 sqq., 41, 50 sqq., 55, 64, 88, 102, 106, 117, 121,
125, 129-132, 138, 141; Sl. 41, 52, 98, 118-119. — sa
transmission p. 80-82, 90, 104.

grain d’° : p. 80, 117 ; sL. 43.

identification d”: p. 39, 48, 82 sqq., 90.

initiation : p. 81-82.

ivresse : p. 26, 38 sqq., 42, 48 sqq., 66 sqq., 75, 82-83, 85, 125 —
% cosmique p. 62.

jeu d°: p. 20, 24, 33-34, 49, 64, 66-67, 87 - 0 du balancement
p. 68, 69, 71 ; voir krarnarnudra.

joyau, gemme d”: p. 23, 39 n. 4, 82, 111, 142 ; SL. 26, 29, 120.



nuit mystique : p. 15, 38, 57-65 - 0 de l'anéantissement 54, 57
sqq., 106 - 0 de liesse p. 57, 66, 73 ; voir sivaratri.

passion exclusive : p. 38, 46, 47, 119 ; Sl. 47 bis.

plénitude d: p. 39, 47, 75, 89 ; voir plrnatva.

possession d”: p. 47-48, 54, 90, 115 ; SL. 36.

priere, louange : p. 43 sqq., 99 sqq., 142 ; SL. 36, 65, 67, 82.
recueillement d°: p. 38, 42-43, 135.

regard d”: p. 88, 99.

renoncement : p. 55 sqq., 89, 127 ; SI. 73, 86, 92.

sacrifice : p. 39, 54, 105 sqq.

saveur délicate de 1": p. 38 et n. 3, 35-37, 42, 46, 54, 58, 74, 83,
89, 110, 116, 139 ; voir rasa.

science d”: p. 35 sqq., 87.

soif d*: p. 39, 41 sqq., 45-47, 54, 82.

sommeil mystique : p. 42, 58 sqq., 65 et n. 2, 72, 89, 107 ; voir
yoganidra.

souvenir du ceeur: p. 14, 39, 42-45, 111, 115, 130; Sl 24, 36,
81 ; voir smrti,

stabilité, permanence, arrét: p. 39, 42, 45 et n. 2, 63, 72, 108,
139 ; 15, 47 bis, 80, 110.

torche, lampe d”: p. 28, 41, 87, 106, 123 ; sl. 58, 113.
tourmente d”: p. 60 sqq.
trésor d”: p. 80, 88 ; SL. 44.

union d’0: p. 46-49, 54-56, 64, 67, 116 - ° de Siva-Sakti (yirnala)
p. 33-36, 72, 87, 99, 104 ; SI. 51 — de Siva et du Soi p. 81.

vagabondage : p. 67, 82.
vigilance : p. 42, 72, 118.

vin enivrant, élixir, nectar d°: p. 26-29 n. 1, 31 sqq., 35, 48, 50,
54, 58, 61, 66 sqq., 71-73. 79-83, 88, 99, 120, 139 ; SI. 50.

voie du cceur, voie d°: p. 7, 80-82, 85, 133; 139; SL. 109 - 0 du
héros, p. 40, 42, 100.

CORRECTIONS ET ADDITIONS

P 22118 au lieu de s’abattent lire s’ébattent

P 28n2  » nimagna » nirmagna

P 54n2 » yantra tisthati » yantrarn



P 58n3 » 18 » 17

P 70n3 » svaclupf4fd » sv& 11411 pfttii

P 781.34 » sandal » santal

P 83 1.14 » solliciteraient —
ils » solliciter

P 89123 » passant tantbt ~ » passant par une

phase tantot
P. 109 Sl 20 lire : sont ardents a jouir de la gloire sivaite
P. 126 S1. 70 » qui (provient) de Toi, de quel (autre) proviendrait-il ?
P. 149 au lieu de Santa lire sinta
P.1541.10 apaisé lire apaisés
P. 35 n3, p. 63 n2 et p. 141 n2 au lieu de infra lire supra

Autre traduction possible :

Stance 6 : Nous saluons cette essence du Seigneur supréme qui est
commune a tous.

Stance 11 : A Toi, ’Existant, seule Existence au sens ultime.

Stance 33 : Brahma... (usant) des marches de I’échelle que sont les
actes pieux...

Stance 41 : Accorde-moi Ta grice en m’enseignant comment, par
quelle succession d’actes. ..

Stance 42 :... est digne d’étre ardemment désiré par tous.

Stance 60 : Hommage a Lui... doué de souveraine plénitude et de
gaspillage... Ksemardja comprend : Hommage a Toi I'indépendant doué
de souveraineté sur ce qui apparait et disparait.

qui app P

Stance 67 : Ksemaraja met essentiellement I'accent sur I'identification
au Bienheureux.

Stance 73 : Tu es le Seigneur de ceux qui suivent la voie difficile...
Toi, 6 Tout-puissant ! Stance 80 : O Seigneur, ce pouvoir Tien d’assurer
la permanence toujours nouvelle d’un univers qui se diversifie d’instant
en instant, quel étre intelligent n’en serait émerveillé ?

Stance 109 :... I'arbre merveilleux de la Parole qui Te (loue).






DNYANDEYV Gita Commentary

DYANDEV est le créateur de la langue marathe grice a son
explication des versets de la GITA. Rédigé au treizieme siécle, le
commentaire livte de belles images de la nature pour traduire
lyriquement une expérience intérieure. Le Dnyaneshwarl influenca Kabir
et est encore activement lu®”. Je n’en livre ici que quelques « bonnes

50 .

feuilles »" ¢
DNYANESHWAR]
Volume |

CHAPTER IX [Bg. 6-11, 13-14]

Bg. 6: — Just as, ever reposed within the Ether is the great
Wind that moves everywhere ; even so are all the beings reposed
within Me to this do thou hold fast. (Dny :-89-97).

The air spread in the sky is as wide as the mighty sky itself and
makes its presence felt only when it is made to move. Otherwise
the sky and the air are one. In that way, air created beings appear
to be in Me as Phantasy pictures them. But drop that Phantasy and
the beings melt away : there then rernains nothing but My pure
Divine-Self, (90)*.. Thus it is all the work of Fantasy that the
created beings are or are not. So when Fantasy, as the root cause,

49 Grice a une visite organisée par Guy Deleury, jai admiré les
femmes marathi lire lentement et avec concentration, dans un temple
consacré a Vithoba pres de Poona, le livre imprimé en marathi. La
traduction choisie couvre deux volumes, plus de six cent grandes pages.

50 « A complete english translation of BHAVARTHA-DIPIKA
otherwise known as DNYANESHWARI being an illuminating
Commentary in Marathi on Bhagwad-Gita by the Celebrated Poet-Saint
Shti Dnyandev / VOLUMES 1 & II ( CHAPTERS : I TO XVIII ) -
Rendered into English by SHRI R. K. BHAGWAT, Revised by Prof. S.
V. PANDIT, M. A. & Prof. V. V. DIXIT, M. A. - Published by SHRI B.
R. BHAGWAT For Dnyaneshwari English Rendering Publishing
Association, 55/2 Shivajinagar, Poona 5, India. » ; 1954. - Intégrale dont
la précision et la ferveur compense I'anglais imparfait. Préface par R. D.
RANADE, Allahabad University.

51 (Référence Dny) — [pagination de la traduction] — () vide signale
un terme imprimé en marathi.



ceases, what can be there that is or is not through its actions ? So
now know ye, once again this Yoga of glory—union with the glory
of Divine Being. Be thou only as a ripple over the surface of ocean
of Divine Life, and thou shall realize thyself as the all-pervading
self. Lord Krishna further said, "you are now awakened and are
you not into the light of the supreme knowledge ? The dream of
duality has—has it not now vanished with this awakening ? Were
your reason to become drowsy again, by the action of Fantasy, this
realization of unity will again give place to the dreamy state.
Therefore, I now disclose to you the secret of Truth, which shall
uproot the path of the sleep of Fantasy, and keep you eternally
awake in the illumination of the Absolute Self. Therefore, oh
courageous Dhanurdhar, attend to what I say, that it is the Maya
(Primal Nature) that makes and breaks all the beings.

Bg. 7: — - All the beings, O Son of Kunti, return within my
Cosmic Nature at the close of a (Yuga-) cycle. The same once
more, at the beginning of the (Yuga-) cycle I send forth into
being. (Dny :-98-105).

That Maya is named Prakriti, and as was said before splits into
two : one appears in an eight-fold variety and the other, higher one
manifests itself as "individual soul". You did hear about this
subject. No need then to say it again. At the passing away of the
world, all these separate beings merge into My Prakriti [185] in its
non-manifest form. (100). Grass with its seed, is dissolved into the
earth in the extreme heat of summer "Grishma' season ; and do
not the clouds surging in the monsoon melt into the autumnal
sky ? Or see, how the wind becomes calrn and merges into the
vault of the sky, or again see, the ripples disappear in water itself,
or the scenes in the dream are dissolved in the mind itself on
waking. Even so the beings created and made perceptible by the
Miy4, merge into it (May4) at the close of the Kalpa (Cycle). Then
in the beginning of the new Kalpa (cycle), sa goes the story, I
create them again. Let me tell you now the truth of this story.

Bg. 8: — Thus, holding my Cosmic Nature under my
domination, I again and again send into being this entire
aggregate of beings, which is rendered helpless under the control
of that Cosmic Nature.

Bg. 9: — These ( generative ) acts, howevet, do not, O
Dhanarmjaya, occasion any bondage for Me, who remain like one
unconcerned, and not attached to those acts, (Dny :-106-129).



Oh Kiriti, when I rule over the Prakriti as my own, then like a
band of threads getting woven into a web by the warp and woof of
small squares of the fibres, the Prakriti herself changes over into
the five gross elements with name and form of the universe. Just
as milk mixed with leaven, clots into curds, in the same way, the
Prakriti bodies forth as the created universe. As the seed by
contact with moisture in soil blossoms forth and gets spread out
into a tree, with branches and sub-branches, in that way, the
universe created by the Prakriti owes its being to Me. As the saying
is. that king verily makes the town—do the royal hands ever toil at
that work ? (110). And indeed I rule over the Prakriti not otherwise
than one who is raised from a dream into wakefulness. Now pray
tell me, Oh son of Pandu, if one feels footsore in going from his
dream into waking. Does one feel like being tired with anything
like a journey in a dream ? The truth of this is that in the creation
of all beings, not the slightest touch of action ever reaches me. As
a king rules over his subjects, and each toils and carries out his
task, so do I rule over the Prakriti. All action is the doing of the
Prakriti it cannot touch me. Just see, on the full-moon night, with
the meeting of the moon, the sea bursts into full tide : Oh Kiriti,
has the moon ever to drudge for this ? The iron inert as it is, when
placed near a magnet, does it not move? [186]

Does the magnet ever suffer in any way, in making the iron
move ? Even so, as soon as I behold the Prakriti to rule over it, the
universe of created things begins to come into being. Oh P4ndav,
the mass of created beings is born of the Prakriti, as this Earth,
becomes the breeding place to the seed to germinate and issue
forth creepers, leaves, etc. or as being attached to the body, is the
cause of the childhood, youth and old age, or the clouds are the
cause for sending down rains from the sky, or sleep is the cause of
dream—in these ways, Prakriti is the cause of the aggregate of
beings. (123) Prakriti is the root cause of moveable, immoveable,
big and small, in fact of the entire mass of created universe.
Therefore, acts like those of creation of the beings or sustenance
can never touch My Divine Essence. Although the rays of the
moon appear as spread out over the water—surface like creepers,
yet the moon is not the maker of this abundance ; in the same way,
although these actions in one sense have their being in Me, yet
they remain distinct from me. Just as a salt dam cannot resist the
rising tide of the ocean, in that way, the actions having their end in
Me, cannot affect My own Personal Being. Can a cage of smoke
stop the blowing wind, or can darkness pierce into the Sun's rays ?
Just as rain showers cannot break through the mountain valleys, in



that way, the acts of the Prakriti do not touch Me. Although I am
the mover of doings on the part of Prakriti, My essential being is
above actions; I neither do anything Myself nor cause anything to
be done. A (burning) lamp in a house neither prompts nor
prevents any one from doing a thing. It is unconcerned as to who
is doing, and what is being done ; it goes as a mere spectator, and
yet it is the condition of that is being done : Even so, though I am
the source of the being of created things, still I am severally
unconcerned in their actions. Enough of this repetition, Oh
husband of Subhadra, on this one simple truth I Know it now once
for all. (130).

Bg 10 : — With Me as the Overlord does the Cosmic Nature
generate this moveable and immoveable world, and by reason of
this it is, Oh son of Kunti, that this living world keeps on variously
transforming. (Dny:-131-139).

As the sun sets going world's active life, so do I, oh Son of
Pandu, start creation of the universe. Because I lord over the
Prakriti and stir it up, the entire mass of living and lifeless things
comes into being, and so am I held to be the motive-power of all
the universe. Now behold in this light of truth, the union of all
[187] things in divine glory and then their being shall be found in
Me, and not Mine in them. Nor shall you miss the great secret that
neither is creation in Me nor am I in creation. Thus have I opened
up to you, the deepest mystery of My being. Now hold fast to it,
and barring out sense-pleasures enjoy the vision. So long as this
secret truth has not been in one's grip, My real being, Oh Pirth,
will not be known at all, just as a grain-particle ( missed ) in ( a
heap of ) husk cannot be found. Well may one from guess-work,
fancy that he has come by the Knowledge of Supreme, but it is in
vain, for can the soil ever soak in moisture of a mirage ? The
Moon's disc seems to be caught up in a net spread over water ; and
now take the net out and shake it ; the Moon's disc is not there!
Even so, do men and dupes of words indulge in tall talk about
experience gained, and yet the truth is that by real test they are
found to be devoid of it.

Bg. 11: — Those under delusion, not cognisant of my real
Nature, misprize Me, the great Lord of ( all ) beings who have
assumed a human body : (Dny :-140-171)



If out of mortal dread of mundane existence of birth and
death, you shrink from it and feel the desire for uniting with My
own life, you must hold on to this path-way of truth : or else you
will fall into the path of gross errotr. (140) To persons affected with
jaundice, the moonlight appears yellow : in that way the errant soul
sees in My pure Essential Being impurities ( imperfections ). To
one who has his palate spoilt through fever, even the milk tastes
bitter : in the same way, I am mistaken for personal being though I
am not one.

[...]

Bg. 13 : —The high-souled ones. O Son of Rtth-a, partaking in
the Divine nature, adore Me, single-minded, knowing Me as the
Immutable Source of (all) beings.

There are those, whose pure hearts are the holy places, into
which I--the Supreme ascetic—retire and dwell ; on them waits the
spirit of renunciation even in sleep : in the realm of their intensely
devout faith true religion reigns supreme. Their minds are the
fountain springs that water the field of thought. Ablutions in the
holy waters of the Ganges of Knowledge have purified them and
have raised them to the Brahmic state of perfection. Through
them appears the new foliage on the tree of ever-lasting peace
(190). Thus they flourish like blossoms protruding, as it were, from
the Supreme Brahman, wherein matures the absolute end cf
Divine Existence. They are like pots dipped in and filled with the
water of the ocean of bliss. The ecstasy of the love of God makes
them spurn the very treasure of liberation, and out of their mere
sport and play is born all goodness and love. Their bodily life is a
vestment adorned with the beauties of perfect peace, and their
heart becomes, as it were, a wrapper that encases My all-per-
vading being. Such high-souled ones realizing My divine nature
are the very consummation into which My divine love blooms.
They worship Me with infinitely growing devotion that is free from
all touch of duality. They, Oh Son of Pandu, become one with the
essence of divine-life and yet worship Me. There is however one
more feature about this worship, about which you do hear.

Bg. 14 : —Ever proclaiming My glory and, steady of purpose
striving for attainment, rendering bornage unto Me, with constant
application, they in devotion meditate upon Me. ( Dny :-197-238 ).

Such devotees dance with the joy of devotion to God while
singing My praise, and make all the talk of penance empty, since
[191] not a trace of sin is left in them. Control of body and mind is
bereft of all meaning. Yama ( punisher of wicked ) and places of
sacred waters are unhoused and thus the door is shut upon coming



from, and going to the region of Yama—God of death Yama
wonders whom to judge and to restrain ! Yama wonders whom to
subdue ! The sacred waters are at a loss to find out what to wash
out and cleanse, for not a jot of sin remains ! In this way, the high-
souled ones, merely by singing My praise heal the miseries of the
world and make it resound with the purest bliss of the self. (200)
They give light without a dawn, bestow everlasting life without
ambrosia, and confer God's vision, without Yoga-practice. They
heal the rich and the poor alike. They do not make any distinction
between the high and low, and open freely the whole kingdom of
pure bliss to all creatures. Hardly, if ever, a soul reaches the abode
of God Vishnu ( Vaikuntha ), but these devotees have brought
Vaikuntha ( absolute freedom of Bliss ) within the reach of all.
Thus have they flooded with light the entire universe by virtue of
the singing of Lord's Name. The Sun is brilliance itself and yet it
suffers from the drawback of setting ; these Gods' favourite are
petfect and ever shine. The Moon appears full on full-moon nights
only ; but these devotees are perfect at all times. Merciful are the
clouds indeed, but they are emptied ere long, and hence cannot
match the unending treasures of mercy. The great souls are as
strong as lions and as free as birds. The glory of uttering My
name, even once, is the reward earned at the end of a cycle of
meritorius lives : yet that name is ever dancing on their tongue to
their breath's tune. For this or that once even the Vaikunth or the
region of the Sun may be without Me. I may even pass by the
minds of the Yogins. Yet, if ever I appear to be missing, I may
unmistakably be spotted out in that abode—where my devotees
are singing devoutedly My praise. They are so enrapped in
(singing) My praise, that they forget the place and the time, when
absorbed in the supreme bliss. There is constant and unbroken
stringing together of the names—Krishna, Vishnu, Hari, Govind,
accompanied by holy and open talk about My divine Self essence
and they sing songs of My praise to their hearts' content. (210).
But enough of this. In this way, singing My praise these Saints live
and move in the world : and then, O Arjuna, they gain complete
mastery over the mind and the five life-winds and keep them under
control. Outside, they enclose and hedge in, with the restraint of
the senses, the bodily acts, and inside, building a fort in the form
of the posture named '"Vajrisan, ( they ) fix on it guns in the form
of control of [192] breath; In this state, and in the brilliance of the
rushing power named Kundalini, and the mind and the life-
breaths, remaining favourable, the lake, full of nectar in the form
of knowledge of the Self—of the 17th ( phase of the moon—())
gets turned on one side. The concentration, and the withdrawal,



from their objects of the senses, reach their culmination, and then
the talk of disorders such as passions, etc., comes to an end and
the senses are dragged in and kept bound up in the heart. Then
the cavalry in the form of well-developed sustenance of mind,
rushes out, with the result that the five gross elements get together
and get extinguished into the sky, while the four-fold army formed
of diverse ideas and fancies is destroyed. Then follows the victory
cry, "' The victory is gained " accompanied by the beatings of big
kettles in the form of meditation and rapt concentration of
spiritual realisations, and the flag of union with the Supreme
Brahman begins to flutter and glitter. The Goddess in the form of
rapt concentration in spiritual meditation is installed on the.throne
() of the Empire of the full realisation of the Self. So deep and
mystic is, Oh Arjuna, the song of My praise, and the devotees that
sing it realise, that I am the one complete and entire being in the
universe, in the way the thread pervades the fabric from end to end
and that there is nothing else but Myself ( in the universe ) (220).
From God Brahma down to the very fly and the aggregate of
beings between these - is but My own life; and acting in this
knowledge they remain fully balanced. They therefore make no
distinction such as big and small or living or without life, but bow
straight to every visible creation, considering as My own form.
They forget their own greatness and have likewise no notion as
regards the worthiness or otherwise of others ; they love to bow
and show humble regard to each and every being alike. The water
fall on a higher level of course flows down to the bottom ; in the
same way to bow to each and every being seen, is their nature ; or
just as the branch of a tree laden with fruit bends low ( with the
weight of the fruit ) to the very ground-level, in that way, they bow
down their heads te the entire class of Beings. They are ever
without self-conceit, while their humility is their wealth, and they
dedicate it to Me accompanied by the recital of the incantation
'Jaya-Jaya’ ( Hail to Thee O God ). Having got rid of the ( false
sense of) honour and dishonour by bowing before beings they
easily become absorbed in Me and remain satisfied there, ever
worshipping Me. I told you so far about the order of high devotion
; now hear what I tell you about those that worship ( Me ) by
petforming sacrifices ( consisting ) in knowledge. Yet you know,
Oh Kiriti, their way of worship, since, I spoke to you about it once
before." To this Arjuna answered, " Yes Lord, I have once had the
good nectarous dish of this divine grace, yet how can one say, ‘I
have had enough of it', when fortune is being served over and over
again." (230 ). The Lord hearing this, understood that Arjuna was
eager to listen and was already besides himself ( swayings



backwards and forwards ) by the ecstatic joy of internal bliss of
knowledge. Lord Krishna then said, " Well done, Oh Partha ; You
have well said ; otherwise this was net the proper occasion for this
theme. Yet the deep love I bear to you in My heart makes Me talk
over it." On this Arjuna said, " Is the moon-light intended only for
the bird Chakor ? No, It is the moon's nature to give cooling relief
to the entire universe. The bird Chakor, with great delight, turns
his beak upwards towards the moon ; in that way I also make a
small prayer to you. You are the very ocean of mercy. The clouds
out of their munificence give relief to the afflicted. How heavy the
downpour of the clouds, and how tiny is the thirst of the ( mere )
Chakor ? And yet even for the small mouthful or handful of water
one has to go as far as the bank of the river Ganges ; even so
whether the desire is in—significant or not, it should be satisfied
by you, O Lord". At this the Lotd said, "" Enough of your saying ; I
am fully pleased and there remains no necessity of further praise.
That you do listen attentively to what I say, is (in itself ) an
encouragement to Me to go on. With this interlude Shrihari said
further.

[...]
CHAPTER XI [Bg. 2-4, 11-17]

Bg. 2—" The becoming and passing—away of beings have
been heard in detail by me from Thee, whose eyes are like lotus—
petals, as also ( Thine ) imperishable greatness » ( Dny :-69.-80 )

Oh thou Supreme Lord, with eyes like lotus—petals and
splendour of millions of Suns, I heard from Thee, at length, of the
very Prakriti, by which all created come into being and pass away
(70). The entire domain of illusory Prakriti has been searched to
reveal the innermost sanctuary of the Supreme spirit ( ), whose
glory the very vedas hold up as a garment to cover up the poverty
of their unclad person. And this great treasure of the sacred word
springs and flourishes, and gives birth to precious religious truths,
because it is suppliant at thy feet. Thou hast so far shown to me
the unfathomable glory that is the one Supreme quest of all
spiritual paths and to be realized in self—intuition. The eye meets
the Sun as the clouds clear away : or the water is exposed to view
as the moss is swept off; the sandle comes into one's grasp after
serpents coil is untwined, as a treasure hidden underground falls
into hands after the spirit guarding it is charmed away ; even so,
Oh Lord, thou hast blotted out of existence the illusion of Prakriti
that had blocked my vision : thus hast Thou made my soul rest in
the absolute bliss of Brahman: This has made assurance of thy
power doubly sure, but has kindled one more yearning in my soul.



Shall I, out of shyness, shrink from asking thee ? Where else then,
am I to seek what I want ? Except thee, I know not of another
refuge to fall back upon. Were a fish to feel shy towards water, or
were a child to shrink from sucking ( the mother's ) breasts, what
else is there, Oh Shrihari, in the world, to support its life ?
Therefore, unfalteringly I must speak out the innermost longing of
my seul." " Enough of this talk," said the Lord ; " speak out your
wishes. " (80) [242]

Bg. 3— " Thus it verily is as Thou hast declared Thine self (to
be), O Lord Supreme. I desire to behold Thy Divine Form, O
Person Transcendent." ( Dny : 81 -88)

Then Kiriti said, "O God, Thy words have indeed made my eye
of inward vision satiated with contentment. My soul is eager to
behold thine all pervasive Supreme Personality, whose divine pur-
pose moves the entire universe by creation and destruction, and of
which thou speakest as thine innermost self : that primeval
Essence from which proceed all thine incarnations-two-handed or
four hand-ed-for warding off the evils that threaten Gods and to
which thou returnest ( after thy sport, beginning from thy rest on a
watery bed, and moving out in the shape of fish and crocodile is
done ) ;-that Supreme Presence whose praises are sung by the
Upanishads and which the yogins behold in their heart with
( their )vision turned inside ; and whom devotees like Sanak and
others embrace in a mystic union. I am eager to set my eyes on
this Universal Presence of which so much is heard. Since thou
hast unreservedly asked me to say my heart's wish, this then is the
one object of my desire, my hopes are intent on this prospect of a
direct vision of thine Omnipresence.

Bg. 4—» In case thou deemest it capable of being beholden by
me, O Lord, in that case, O Master of Yoga, do Thou reveal unto
me Thine Immutable Self. » (Dny :-89-122)

May be, a doubt lingers in my mind. Am I worthy of receiving
such a vision of thine Omnipresent manifestation ? Hardly I know
this. If, Oh God, thou asked why I do not know, I would answer
thus : Can a patient himself diagnose bis own ailment ? (90) The
urge of my yearning to have the vision, made me blind to my
fitness for that grand vision, as to a man that is thirsty, even the sea
is not enough. Urged by my ardent longing, I lost my balance and
became blind to my worthiness. Only the mother knows best the
tether of her child therefore it is up to thee, Oh Janirdan, to gauge
my worth and fitness for the vision, before thou, reveal it to mine
eyes. Bless me, Oh God, with this vision if thou holdest me worthy
of it ; or else withhold thy band ! Why waste one's breath in



singing sweet melodies to the deaf ? And how indeed should one
think that the clouds pour down only for the bird chitak, and not
for the test of the world? And yet such a downpour falling on a
rock runs to waste ! The bird Chakor is indeed known to feast on
the nectar of the moonlight ; and surely others ( birds ) are not
made to swerve off that enjoyment But without eyes to see the
dawn gleaming is of little avail. Therefore, [243] I doubt not but
that thou wilt reveal thine Omnipresent vision, for thou art fresh
and new ever more to the knowing and ignorant alike. Thy mercy
knows no bounds ; its gifts are free, seeking not worth or demerit.
The holiest of bliss that cornes of final emancipation ( Moksha ),
thou hast given to thine enemies. Arduous is the path to
emancipation which yet humbles itself at thy feet and so waits
upon any soul at thy bidding. Intent on slaying thee, fiendish
Putani made thee stick the baneful milk, and was forthwith
exalted (like SanatKumar; to the blissful state of union with thy
perfect being (100). Even Shishupil who before a large gathering
of all Gods and sages at the Rajasuya sacrifice railed and hurled
hundreds of affronts at thee—a hardened sinner like him was
installed in thine abode of Bliss ! And look at the son of king
Uttanpada ; did he ever so much as dream of soaring to thee and
look at acme of glories of steadfast abode on the Polar star ? He
went out in the woods to wrest back his rightful immobile place on
his father's lap. And thou raised him to preeminence, even beyond
the Sun and the Moon, crowning him on the ( polar ) seat. Thus to
all souls in distress, thou art the one giver of free grace ! Fondly
uttering Nardyan as bis son's name, Ajimila was raised to the
glory of emancipation by union with thee. You still wear as a mark
of proud dignity, the footprint of the sage Bhrugu who kicked
you. And the conch—the relies of thine erstwhile foeman, thou
does not leave off and is held ever more as a token of love. Thus
even evil-doers are recipients of thy grace and thy gifts are freely
given unmerited ; Bali who gave thee his all as alms, thou gladly
served as his door-keeper. The harlot had never worshipped thee
nor listened to thy glories sung; she only used thy name in tutoring
the parrot, and was rewarded with Supreme bliss in Vaikuntha
( thy divine home ). For these merest trifles thy band bas given the
highest bliss of emancipation by union with thy divine essence to
many. How then should I fare otherwise at thy hands ? The
Kimdhenu, by the plenty of the milk brings relief to the whole
world in distress: How then should her young calf suffer the pangs
of hunger ? So it cannot be, thou withhold from me the gift I have
asked for. Only you have first to make me fit to receive it. (110) [...]

[



Bg. 11.—" Bedecked with Heavenly flowers and raiments—
annointed with Divine perfumes—instinct with every marvel—the
God Infinite, facing everyway. (Dny 218-236).

Then withdrawing bis vision for fear (from the hands) Kiriti
glanced: over the neck and the crown where he saw wreaths of
flowers—beautiful flowers—which Artjun mused with wonder, to
be the source from which the Kalp-tree (desire fulfilling divine
takes root, on the very original fountainhead () of the great occult
powers, (or) the very home to which the tired Goddess Laxmi
repairs for rest. Such lotuses the supreme person wore. Bunches of
flowers hung out from the crown ; on the limbs rolled flower [251]
armlets and plated network, wreaths, dangled down the back (220).
The sparkling yellowish silken raiment (girded the waist down to
the loins) like the splendour of the sun filling the sky. Further he
beheld the divine Ornnipresent Person — annointed with
sandlepaste that looked like the mount Merdi covered with gold
plate; or Shiva bedaubed with camphor, or the milky ocean
wrapped with milky white cloth, or the sky overlaid with a cloth
unfolded of moon light. And what fragrance it was that beggars
description—fragrance that brightens the very lustre of self illumi-
nation, that cools the warmth and sweat of divine ecstasy, that
embalms the sweet fragrance of earth, that enthralls even the
ascetic recluse and that besmears the very person of cupid. Arjun
with his astonished gaze fixed on the entrancing vision of
surpassing grandeur, was at his wits end to make out if the
supreme person was standing up, or sitting, or lying down. All
around the image of the supreme Presence met the eye as Arjun
opened it outside ; shutting it out in silent wonder, he stood face to
face with the supreme Person's Presence over again. In front; the
supreme person confronted him with countless faces ; and as he
turned back in dismay, there too Arjun beheld the same sight of
Omnipresence with innumerable faces, hands and feet. Indeed, it
is no wonder that the all-pervading Deity appeared in that vision
when Arjun opened his eyes ; that the Omnipresence was visible
even when the eyes were shut, is a veritable miracle. How gracious
was Lord Nardyan ? For he made himself manifest as filling being-
both, what fell within Arjun's seeing and what did not (230). Thu-
s then did Arjun struggle through a flood of wonders to get a
foothold as solid ground ; and suddenly, he found himself thrown
headlong into an ocean of miracles. With such uncommonly,
superb workmanship of his myriad forms did Néardyan wrap Arjun
in that Omnipresent vision. In his own being, the Lord is an all-
Perviding presence, and was now besought by the Son of Pandu to



reveal laimself in a direct vision of universal Presence. Hence the
Lord became one and all. And the sight which the Lord of
Vaikunth bestowed on Arjun, is not sight that sees with the help of
candle light, or day light, nor does it cease to work when shut.
Therefore, Kiriti saw the Omnipresence at either end and even in
the dark. "You hear this, Oh King Dhritarashtra." So Sanjaya said
to King Dhritarashtra at Hastinapur. Sanjaya added "Oh king, do
bear this in mind, that Parth beheld the vision of the divine
Omnipresence with myriad faces bedecked with ornaments of
varied kinds.

[...] [253]

Bg. 15 —Arjun spake :—''I behold all the Gods, O Deity, within
Thy body, as also congregations of the various (orders of) beings :
Lord Brahmadeva, enthroned upon a lotus-scat, and Sages all, and
Divine Serpents. (Dny :-255-265).

All glory to thee, Oh my master ! By the miracle of thy grace,
the merest mortal that I am, has set bis eyes on all-pervading
Divine-Presence. Thy favour has altogether worked for good and
makes my heart easefully rejoice, Oh God, that I have beheld in
thee, the mainstay of this created universe. Oh God, like herds of
beasts browsing on the top of the mountain Mandir, whole
universes seem to be scattered on thy Person. Or like clusters of
stars up and down the wide expanse of the sky, like nests of birds
hanging down from the big trees, Oh Shrihari, there appear in thy
cosmic Person the very heavenly abode of Paradise with its hosts
of gods I sec here, Oh Lord, myriads of quintuplets of the five
gross elements as also of (various orders of) beings in the
universe. In thy body dwells the Heaven of Satya—loka region
itself. How then could it be without the God Brahmadev ( )
Himself visible here ? (250) Looking in the other direction, I sec
the very Kailas (Lord Shankar's bouse) : here I see also Lord
Shankar along with Goddess Bhavani (Parvati) in a tiny corner of
thy body : so too, Oh Rhishikesha I see thyself in this Cosmic
Person. I behold here whole clans and families of Sages like
Kashyapa and others, and the regions under the Earth () along
vith the (groups of) Divine serpents. In brief Oh Lord, of the threc
worlds, whole universes of fourteen worlds seem to be portrayed
on the canvas of a single limb of thy Person ; so also do appear
sketched thereon, die created beings dwelling in these worlds. I
am thus beholding the uncommorily fathomless depths of thy
being. [254]



Bg.16 — ""With manifold arms, bellies, mouths and eyes, Thee
possessing countless forms, I behold in all directions. Neither
end, nor middle, nor again any beginning of Thee do I behold, O
Lord of the universe, that dost possess every form (in the
universe).( Dny :-266-293 ).

Looking around with the light of the spiritual eye, I see rnyriad
of arms as if the whole space of sky was shooting forth arms on
all sides. So too I behold thy hands busy, doing all actions in one
and the same moment. And boundless are thy bellies, meeting my
eyes like treasures of whole universes opened on the great void
(the unmanifested Brahman). And a single glance meets thousand
heads that turn up by crores in a moment as if the tree of the
supreme Brahman, laden with fruit borne in thousands of heads
has bent low. Thus, Oh Omnipresent Lord, are visible on all sides
myriads of faces as also multitudes of rows of their eyes. (270).
This is nothing : even all talk of heaven and earth and nether
regions and the eight quarters and mid-air sky has ceased, and I
behold all and the one in the image of Divine Presence, curiously
wondering if there be a secluded nook, as small as an atom,
wherein you are not. I find none such : so fully you have pervaded
all being. By thine infinite Presence, I behold, Oh Anant, is the
entire extent of being packed that was a compact mass of the fixe
gross elements stored in the world. As I mused, whence thou
mayst be coming, whether thou art standing or sitting, what
mothet's womb bore thee, how big is thy figure, of what age mayst
thou be, and of what appearance, and what may be beyond this,
and what indeed may be thy support. Now as I behold the light
that illumines all, thyself are thine own support. Born of no other
being, thou art self existent being without beginning, self-same for
all time neither standing nor sitting, neither tall nor short : Oh
God, tlhou art all everywhere, below and above. Oh, thou art like
thyself than anything else : thou art as old as eternal being and thy
parts are thy own being. In short, oh Anant, as I see again and
again, thyself art everything that belongs to thee. Yet, one blemish
do I see in thine all pervading Presence. Naught, it bas a
beginning or a middle, or an end. (280). These have I searched in
all places, and not a trace of these is visible : without doubt, there
thou art without beginning; middle and without end. Thus have I
seen thee all-pervading being. From thine all-filling Presence
body-forth severally many incarnations, making thee as it were
clothed in myriad coloured garments ; or as if the separate beings
were the trees and creepers growing on thy mountain-high



Presence, and the splendid ornaments are the flower and fruit
there of. Oh Lotd, thou art the big ocean of being, on which are
tossed separate beings as waves : or, thou art a big tree laden with
fruit of these separate images : or thou art like the earth, peopled
with all kinds of beings, or like the sky studded with clusters of
stars. So is thine all-pervading Presence revealing myriads of
divine images. On thy body these spring like hair. A single part of
this presence witnesses the birth and decay of whole universes.
And who may this supreme Person be, that pervades all universes
on all sides? Well, it is none other than the self-same person that
drives - the chariot for me (Lord Krishna). And methinks, Oh
Mukunda, the all-pervading spirit of the universe, thou yet reveal
thyself in this limited form of bewitching beauty to make thy
devottees blessed in thy grace. Oh how beauteous is thy four-
armed person of brownish colour, so charming to eyes and mind
alike, so easily to be clasped by two hands in an embrace (290). Oh
thou, the Omnipresent Lord of the entire Universe ! Thou wear
this beautiful body out of thy divine grace, and what a pity that
mortal men reckon thee no better ! May that be as it is ! The
blemish of my human vision is now washed off: thou hast fitted
my eyes with divine transcendent sight : so here I am seeing thy
divine glory in its full and grandeur. Only this day did I realise that
this human figure sitting behind the crocodile-shaped front of the
chariot is verily the divine spirit that fills the universe.

Bg. 17. — " Wearing a crown, with mace and discus (in the
right hands) ; a mass of radiance blazing forth in all directions : I
behold Thee—to be beheld with difficulty—all around me,
dazzling like a blazing fire (or) the Sun, beyond all (power of)
comprehension. (Dny :294-306)

Oh Shri Hari, is it not the same old crown that adorns thy head
now ? How wonderful then that it shades with a lustre and glory
unknown before ? And is this not thine ever whirling wheel in thy
upper hand ? Oh Omnipresent Lord ! I can recognise it as thy
hand does not stop steadying it in its unnecessary motion. And is
this not thy well known mace to be seen in thy other hand ? Are
not both these lower hands without a missile, are left free to hold
the reins ( of the horses ) ? Now have I realised that thou, Oh
universal spirit and the Lord of the universe, hast, all of a sudden
to fulfil my prayer, revealed thine Omni-present grandeur. How
surpassingly transcendent is this great miracle!! [...]

[



Volume Il

CHAPTER XIII [Bg. 7, 14-16, 27-31]

Bg. 7 — " Non-arrogance, Guilelessness, Non-violence,
Forbearance Rectitude ; Devoted service to the Preceptor, Purity ,
Steadfastness, Self-restraint : ( Dny :-185-512 ).

( One possessed of knowledge can be identified by the
following symptoms ). He does not relish in the least, the idea of
identifying himself with any business, or feels it a burden, were
any one to attribute respectability to him. Were any one to
commend his virtues or to hold him in respect or to describe his
qualities, he gets nervous like a deer blocked by a hunter or like a
swimmer in a river caught in a whirlpool. Oh Pirth, he feels it a
difficult position to be the object of people's applause and would
not allow any importance being attached to him. He would not like
to see any feeling of reverence displayed towards him or would not
allow his cars to hear his own praises and would not like the people
even to remember that he is any particular person. He feels it a
death if any one bows to him and does not relish any honour being
done to him or any regard being shown for him. ( 190 ). Although
his knowledge is encyclopaedic like Brihaspati's ( the Preceptor of
the Gods ) he conceals his true personality under the guise of
idiocy for fear of celebrity. He does not display his skill and always
bides his greatness and likes to wander about like a mad man, He
feels unhappy in mind [11] at his fame, neglects discussion on
Scriptures, and entertains a great liking for quietude ( ). He
heartily wishes that he should be insulted by the world and his
own people ( kinsmen ) should not be near him. Although all
humility at heart, he outwardly shows indifference and generally
behaves accordingly. He always wishes to behave in a way, that
people care little to see if he is alive or not. He conducts himself
in a way that people doubt if he is walking or is borne by the wind.
He endeavours () that his existence should be ignored and people
should even forget his name and that no living being should feel
any fear on his account, and he feels glad to hear about unihabited
places and even to live in solitude. He forms friendship with the
wind and loves to talk to the sky and loves the trees more than his
own life, (200). In short, he should be known as having secured
'knowledge' who shows such symptoms. By these symptoms
should be known one who possesses ‘Adambitva' ([] — non-
arrogance). Now is described *Adambhitva' ( ). Adambhitva can
be likened to the mind of a miser who would not show his



treasures to any one even though threatened with the loss of his
life. In that way, Oh Arjuna, even at the risk of his life, he would
not himself make known his own good actions like, Oh Arjuna, a
naughty cow who would resist and hold back the natural flow of
her milk, or like a herlot ( ) who would not disclose her ( real )
advanced age, or like a rich person who would keep secure his
riches while passing through woods or like a married gitl from a
respectable family who would not allow her limbs to be exposed, or
like a cultivator who sows the corn and covers it up with earth,
( like that) he keeps secret his charity and good actions. He does
not adorn his person, nor does he flatter ( any one) and does not
make a parade of his pious acts. Similarly he does not speak about
his good actions towards others, nor make an open boast of the
knowledge secured, and he never sells for fame his knowledge. He
behaves like a miser in regard to enjoyments for his own person,
while he never shows a niggardly hand when spending on charity.
(210). In domestic matters he shows scarcity of wealth, while in
physique he appears lean : ( yet ) in point of doing charities, he
would spend at a scale that would compete even with a Kalpataru
( Heavenly tree supposed to yield all desires ). He is serious in
point of doing his own duty as prescribed by religion, and also
very liberal on the right occasions. He is wellversed in holding
discussions on the knowledge of Self (), but otherwise looks like a
mad man. [...]

[...]

Bg. 13 — having hands an feet on every side of us [ ...] being
endowed with (power of) hearins in every direction, and which
abides envelopingeverything in teh wordld : (Dny : 874 — 891).

[...][48] In fact Supreme Brahman has got no bands, no eyes,
and no feet : how could then the figurative language be made
applicable to it ( Supreme Brahman) when even describing it as
absolute zero ( void ) is not tolerated by it ( i. e. is quite inappro-
priate and misleading ) ? Although it is perceived that one wave
swallows another wave, yet is the ' swallower ' or ' swallowed ' any-
thing different ( from the water) ? In that way, Supreme Brahman
being as it is one absolute Truth, there is no scope for dualism like
the field of pervasion and its pervader. We are compelled to make
use of symbolic expressions ( involving the notion of dualism) for
conveying the idea (of unity ). Just see, even for the purpose of
reptesenting a zero, it becomes necessary to mark a ' cypher ' as a
token, in that way, the language of duality is required to be used
for expounding, in words, monism. Otherwise, Oh Pirth,



institutions like the preceptor and the disciple will cease to exist
and all talk will come to a standstill. Therefore, the Scripture
Shruti started the path ( method ) of propounding monism
through the ( figurative language ) of duality. ( 890) Now do hear,
how the object of know-ledge ( Supreme Brahman) abides,
pervading all forms perceptible to the eye ( and other sense
organs ).

Bg. 14—"" That which is -revealed ( as the basis ) of all sense-
functionings, that which is (itself ) beyond the ken of all senses ;
detached ( and yet) supporting everything ; so likewise, devoid of
the Gunas ( Constituent-aspects ) and ( yet ) the experiencer of
them : ( Dny :-892-912 ).

" Oh Kiriti it ( Supreme Brahman) pervades the universe just as
the sky pervades all space ; or just as the thread pervades the entire
linen in the form of chequered cloth ; or just as liquidity dwells in
water in the watery form ; or just as light dwells in the lamp in the
lamp form ; or just as the fragrance of camphor exists in camphor
in the camphor-form ; or just as actions dwell in the body in the
body-from ; in short, Oh Pandava, just as gold abides in every
particle of gold, in that way the Supreme Brahaman pervades all
externally and internally. Yet, so long as gold is in the particle form
() we call it particle, but as soon as that form is changed, it
becomes only gold. Even though the current might run in a zig-
zag course, yet the original water ( flow) remains straight ; or even
though the iron gets red hot by fire ( heat ), yet fire does not
constitute iron ; or the sky appears round when enclosed in an
earthen pot or appears four-cornered when seen from the interior
of a (four-cornered house ), but those round and square forms are
not of the sky itself ; in that way Supreme Brahman, even though
apparently undergoing [49] transmutations, yet in reality is never
so affected. Supreme Brahman, Oh Dhananjaya, is felt to be
formed out of the mind, the senses, and the three Gunas
( constituent aspects) ( 900) yet neither the Gunas nor the senses
constitute Supreme Brahman, in the way the sweet taste of the
jaggery does not exist in the form of its mould ( but exists in the
jaggery itself ). Clarified butter exists in milk, in milk form, yet
milk is not certainly the clarified butter. In that way, the attributes
such as the Gunas and the senses, in no way affect Supreme
Brahman, ( and ) bear this in mind. We give different names, such
as ( Screw ) flower etc. () to different forms (ornaments) of gold,
yet the original gold remains as original gold in any such form. To



speak in plain Marathi language, Oh Dhananjaya, Supreme
Brahman is entirely distinct from Three Gunas and the senses.
Name, aspect, genus, action and (all such) distinctions are all
attributes of the forms and do not apply to the essence (Supreme
Brahman). Supreme Brahman is neither the Gunas themselves nor
it is in any way connected with Gunas: yet the Gunas (erroneously)
appear to be in Supreme Brahman, [t is on account of such
(erroneous) appearance, Oh Kiriti, that the deluded ones hold that
the Guna attributes reside in Supreme Brahman, Supreme
Brahman possesses (them) in the way the sky supports the clouds
or the mirror supports the reflection, or in the way the Sun-
reflections are supported by water or the Sun's rays support the
mirage. In that way unmanifest (Supreme Brahman) supports the
Guna attributes without in any way contacting with them. But it is
unsubstantial and unreal even though perceptible to the illusive
vision (910), The experiencing of the Gunas by the qualityless, is
like a poverty-stricken one enjoying sovereignty in a dream.
Therefore let there be no mention even of the association with, ot
experiencing of, Gunas by the qualityless.

Bg. 15— ""(That which is) outside and inside (all) beings; not
moving and yet moving; which, because of its subtility, is
incomprehensible ; which, is far-situate and (yet) close at hand:
(Dny:-913-915).

That which abides in every created being, (endowed with
motion or stationary) Oh son of Pindu, just as does the heat
evenly in all diverse fires and similarly pervades all in imperishable
and subtle form—should be known as the object of knowledge, It
is one, (and the same in and out and far and near, and never
undergoes any change in its aspects.

Bg. 16— " Undivided amongst the beings, and withal as
though divided, it abides. As the Sustainer of the beings it is. to be
understood : as ( their ) devourer and procreator.( Dny . 916-926 )

It is not the thing that the sweetness of the sea of milk is
greater in the deep middle and less near the shore ; in that way it is
equally perfect everywhere. There is never any stoppage or break
in its state of pervasion in the diverse orders of beings, such as
insect class engendered by sweat and others ( ). Oh you, the
leading one amongst the hearers ( ) the moonshine is one without



distinction even in thousands of earthen pots full of water, or the
salt (taste) pervades each and every particle forming heaps of salt,
and is of one and the same kind; or there is the same sweet taste in
each and every (jointed) part () of sugar-cane; in that way it
(Supreme Brahman) pervades as one single in the same mariner
beings of diverse orders and is also the root cause of the universe
Oh sensible one. (920). Therefore, it is the support of the diverse
beings with names and forms that get created from it, in the way
the sea is (the support) of the waves (which get created from the
sea). It abides as uninterruptedly the same (in the beings)
throughout the three stages viz. creation, maintenance and
destruction (of their lives) in the way the body is the same through
its three stages such as childhood etc. Or in the way the sky does
not change with the three stages of the day viz, evening, morning
and noon. It (Supreme Brahman) is called Brahmadev when it
creates the universe, it is named God Vishnu when it maintains it
and it is named Rudra when it destroyes it: when these three
Gunas or stages disappear, it abides in the zero (( )-void). That
zero state (void) which remains behind after the triad of the three
Gunas ceases to exist-that very zero state (void) is what is
propounded in and accepted by the Shruti Scripture as the
"GREAT ZERO"- (() Great Void) state.

[...]

[58]

Bg. 27— "Evenly abiding within beings, the Highest Lord, not
liable to destruction in the midst of objects that meet their

destruction: Him, who so perceives as such truly perceives. (Dny:-
1057-1068).

The fabric is not the yarn itself, yet it is made perceptible
through the yarn; in that way must be viewed the unity of Kshetra
and Kshetradnya with a deep insight. the beings emanate from
only one common Source (they are made of the same stuff) but
individual organisms derive varying traits (hence arise differences )
and you should get experience of it. These beings have got
different names as also different ways of conducting themselves
and different forms and colours. Were you, Oh Kiriti, to give scope
for distinction in view of these diversities, you would not be able to
get out of this worldly life even after (passing through) crores of
births (1060). Just as the Gourd creeping-plant bears fruit of
different forms-some long some crooked, some round, etc. serving
different purposes, or just as jujube fruit whether of normal
( spherical ) or regular shape are of one jujube tree, in that way



even though beings be of different forms and moulds, yet their
common origin-Supreme Self-is simple and uniform, Even though
there be numerous and different particles of fire, yet the heat in
them is the same: in that way at the core of the aggregate of
multiformed beings abides Supreme Soul. Even though the
rainshowers are spread over the sky yet the water in them all, Oh
Warrior, is the same; in the same way the soul although abiding
separately in different forms of beings is only one and the same.
Even though the groups of beings are different in form and colour
from one another, yet the (Supreme) Soul abiding in them is one
and the same, in the way the sky (space) even though it appears
different in different pots and hermitages is one and the same.
Even though the armlet and other ornaments are of different
forms and fashions (changing from time to time). [59] Yet the
fineness of gold in them is never changed; in that way, the
indwelling soul is imperishable even though the illusive aggregate
of beings, within whom he dwells perishes. One who realises that
Supreme Self is entirely aloof from the natural properties of the
being, yet not distinct from the being itself such a one should be
known (as a seer) to be possessed of good eyes amongst men of
knowledge such a one is the very ‘eye of knowledge’ - one with
best vision amongst those possessed of the power of vision, Oh
head amongst the warriors, and this is not only a formai praise;
such a one is really very lucky.

Bg. 28 - « For, perceiving with an even outlook the Lord who
evenly abides everywhere, he becomes incapable of injuring the
Self by his own self; and accordingly, he attains the Highest Goal.
(Dny:-1069-1079).

This body is a bag filled with the three Gunas and the senses; It
is a trio of the humours (phlegm, wind, and bile) and an
assemblage of the five elements and is bad and dangerous. It is
obviously a scorpion with five stinging tails or five fires enveloping
from five sicles, or the shelter in the form of deer discovered by a
lion in the form of soul, (1070) Abiding in such a body who would
not pierce into the bowels of the non eternal, the dagger in the
form of the eternal knowledge ( of Supreme Self) ? But one
possessed of knowledge, Oh Son of Pandu, while dwelling in such
a body, never permits the destruction of bis own Soul, and at the
end of his worldly career merges into it. After crossing over crores
of births the Yogins, through their Yoga - practice take a plunge
into the unfathomable from where there is no returning as they



daim, - that principle which is beyond the univers? of beings
having names and forms and also on the other side of the 'sound'
and which is the inmost sanctuary of “Turyavastha" (( )-the forth
stage of meditation in which the soul becomes one with (Supreme
Brahman) and which is Supreme Brahman itself, and wherein
corne for rest the different goals such as emancipation etc , in the
way, the Ganges and other rives finally merge into the sea. The
bliss of the attain ment unto Supreme Brahman cornes of its own
accord to wash the feet of him, who making no distinction
between being and being conducts himself evenly as with his own
self. Light (lustre) is one and die same even in crores of lamps, in
that way, Supreme God abides everywhere. One, Oh Son of Pandu,
who even while alive, experi. entes such evenness, is not fettered
by future births and deaths, And therefore I extol again and again
the unique fortune of such a one, since his vision is ever fixed on
evenness.[60]

Bg. 29 — That the (various) acts which are being
accomplished, are in everywise accomplished by the ‘Prakrti; who
so perceives this, and also perceives the self as really non-agent:
he truly perceives. (Dny:- 1080-1083)

He truly perceives, who realises that the various actions are
performed by Prakriti, through the agency of the mind, intellect
and the organs of actions. (1030) (It is) the incumbents of a house,
that move about in the bouse, the bouse itself doing nothing; (so
also) the clouds run about in the sky, while the sky itself remains
inactive. In that way Prakriti, enlightened by the soul and with the
help of the Gunas, plays all these games, the soul remaining firm
like a pillar, in no way knowing the games played by Prakriti. One
in whom there bas arisen the light of knowledge of these
decisions bas truly perceived the theory of the soul being the non-
agent (know it).

Bg. 30 -- ‘When he by degrees comes to perceive the diversity
of beings as rooted in unity, and (perceives) the spreading out (of
it) from that same, then does he attain Brahman (Dny:- 1084-1093).

It is only then, Oh Arjuna, when the diversity of forms of the
beings are viewed as components of a grand totality, that the state
of their having attained Supreme Brahman is experienced. Just as
there are the ripples in the water, or atoms in earth, or rays in the



sun, or different organs in the body, or different sorts of feelings in
the mind, different sparks in one fire, - in that way the diverse
forms of the beings are of only one single soul and when this is
perceived through the vision of knowledge, then only, the ship
containing the wealth in the form of Supreme Brahman cornes
into one's possession And then whete so ever one casts his glance
one sees and discovers nothing else but Supreme Brahman ; in
short this brings him infinite Bliss. In this way, Oh Parth, has been
explained and brought home to you, the entire arrangement in
regard to Prakriti and Purusha, through a vivid description of its
working in each and every branch. You should consider it as an
achievement of as much concern and importance as you would,
the acquisition of a mouthful of nectar, or the discovery of a
hidden treasure (1090). You will certainly not be called upon Oh
husband of Subhadri, to construct your metaphysical theory
before getting full realisation about this subject (that is yet to
corne). I have however to say a couple of words of profound
import to you, but before you hear them you first do deliver up to
me, as a guarantee, your mind in its entirety.” The Lord said this
and then started his discourse, which (Parth) heard with perfect
concentration. [61]

Bg. 31 — ‘As having no beginning and no Gunas, the Highest
Self is not liable to mutation; (and so) although situate within the
body, Oh Son of Kunti, He does nothing and is affected by
nothing. (Dny:-1094.1119).

What is called Supreme Soul is like the Sun, who is not coated
with water (even though getting reflected in it). The Sun bas
already been in existence, Oh Kiriti, both before and after (his)
reflection; only he appears to others reflected in water between
these two (stages). In that way, it is not true to say that the soul
exists in the body. He is permanently there where he is all by
himself. Just as, what appears in the mirror as a face is only its
reflection there, in that way is the habitation of the soul in the
body, It is a meaningless talk to affirm that the body and soul meet
each other. Could the sand and wind ever meet together? How
could fire and cotton be inwoven on a thread? How could the sky
and earth be joined together? [...]

[



CHAPTER XIV [Bg.2-7, 19-20, 26-27]

[

Bg. 2-"Betaking themselves to this Knowledge and attaining
similarity of essence with Me, they do not become born even at
the (Cosmic) Creation, and are not, at the (Cosmic) Dissolution,
distressed. (Dny:-52-66).

They become eternal through my eternity Oh Son of Pindu,
and get petfect through my petfection. They become as really
accomplished with eternal bliss, as I am, there remaining no
distinction whatsoever between us. They attain the aspect, of the
same magnitude and nature as my own, just as the sky visible in
the earthen jar gets extinguished in the sky with the breaking of
the jar or just as the light of the several other lamp-flames, is
merged into that of the original lamp-flame when mingled
together. In that way, Oh Arjuna, with the extinction of all duality
all narres and forms are merged into one mass, occupying the
same status without any distinction such as 'I' or 'you'. And for
this very reason they have not got to subject themselves to the
process at the advent of world-creation. Thus (they) being
unfettered with the body-form at the creation of the world-how is
it possible for them to meet death at the world-dissolution? Those
therefore that follow this knowledge, Oh Dhananjaya, become one
with me, having transcended (the cycle of) births and deaths." In
this way the Lord praised with great liking the greatness of
knowledge in order to create a taste (predilection) for it in the
mind of Parth. (60). At this, he (PArtha) got into a wonderful state,
as if there were created ears all over his body and lie himself got
into rapt concentration, (Arjun) got so much pervaded with the
God's affection for him, that its description could not be contained
even in the sky. God said, "Oh you, the masser-talent, my oration
has become glorified to-day, since I have secured in you a hearer
equal to the discourse itself. I shall now tell you, and you do hear
how, even though all single, I have got myself entangled in the
body-form through the agency of the hunters in the form of the
three Gunas and how, with my union with the Field (Prakriti) the
entire universe - gets created. It is because the entire crop in the
form of the beings is created from the seed in the form of my
union with Prakriti, that the latter (5e) is called the 'Field'. [70]



Bg. -3 " My womb is the ‘Gross-Brahman' wherein I deposit
the embryo. The origination of all beings proceeds therefrom, O
Scion of Bharata." (Dny:-67-115).

This (Prakriti-M4y3) is called ‘Gross-Brahman' ( ), since she is
the resting place of the gross elements such as ‘Mahat' and others.
Oh Arjun, all (mental) functions get strengthened because of her
and so she is 'the Gross-Brahman'. The non-manifestists give it
the name 'unmanifested', while what Samkhyas call “Prakriti' is
also the same. Oh, the great-talented one, the Vedantis (Upani-
shadic philosophers) call it 'May4'; why waste words over it? This
Maya is nothing else but Nescience itself ( ). (70) Oh Dhanan-
jaya, and nescience is only forgetting one's own 'self'. There is one
more feature about it (Nescience) viz, it is not even discernible
while the reason is at work, just as darkness is not discernible
while there is light. The cream gets dissolved in milk, when it is
stirred up in it, but it gathers itself if left undisturbed. This
nescience is like sound sleep ( ) wherein there is neither dream
nor wakefulness nor yet rapt concentration; or like the sky which
remains undisturbed and quiet when there is no blowing of the
wind. One cannot be definite as to whether there is standing
yonder, a pillar or a human being, but only feels that something is
there; in that way, not only that one cannot discern the 'self' in its
real aspect, but cannot even see definitely if it is something else:
just as there exists the transition period (between the day and the
night) called the ‘evening' which is neither the day nor the night,
in that way, there exists nescience which is neither knowledge nor
its contrary. Such a state of dubiousness in regard to the real and
unreal knowledge (of the self) is called nescience, and the spirit
(‘self ») that is shrouded in this nescience is called the 'Field-
knower'. Strengthening only nescience and not knowing his own
self should be known as the special features of the 'Field-knower'.
(80). This is what is called, Oh my darling, the union () of the two
(Prakriti and Purusha) -grasp this fact firmly- and this is the
natural disposition of the highest entity - the 'self. Following
nescience, the soul (proceeds to) view his own aspect, but there
appear to him many such (aspects of his own) and he is at a loss to
know which of them is the real one. It is just like a poverty-
stticken man, getting mad and raving, "behold the king is
coming" (I am the king) or like one recovering from unconscious
state and asserting that he had been to Heaven. In that way,
whatever is perceived through the deluded vision viz, this whole
objectified universe, is all created from myself (the Supreme). Just
as a single person under delusion while he is in a dream, witnesses



himself in diverse forms, so happens to the soul, forgetting his
own [71] ‘self', This very problem is being clarified further to make
it free from confusion, and you do have experience of it. This
'Avidya' (( )- ignorance as opposed to knowledge) is my house-
wife-begin-ningless, and ever young, and possessed of qualities
that defy description. '""No form whatever" is her form; her sphere
(for activity) is quite immeasurable. She abides by those that are
asleep (ignorant) while keeps herself far away from the wakeful
(Seers.) She keeps herself wide awake while I am asleep and she
conceives by virtue of her union with the Highest reality - (the
'self” ). She nourishes and develops the embryo in the ‘Gross-
Brahman' womb, with her eight-fold constitution (90). With the
union of these two (Prakriti and Purush) gets first created the
element intellect and thence is born the mind, fully stuffed with
the principle of intellect. Energetic consciousness ( wife ) of mind
gives birth to the element egoism, from which come, into being
the gross elements. It is the nature of these elements to be
invariably associated with the sense-cmtres and objects; so the
sense-centres as also their objects are generated along with the
elements. Violent disturbance in the functioning of sense-objects
is followed by the advent of the three Guna-constituents, which
begin to make movements through embryonic (incipient) desires;
this is the genesis of individual soul. Just as a seed (particle), as
soon as it cornes in contact with water, begins to formulate the
tree-structure, in that way, with her union with me Maya
(ignorance) herself begins to sprout out diverse shoots in the form
of the universe. Now, Oh you King of the Good, do hear how the
embryo develops into different forms ( foetuses ). There get
developed foetuses of different orders namely ‘Manija,’ ()
‘Swedaja,' () 'Udbhija' ( ) and Jaraja ( ). ‘Manija’ is formed
chiefly by the combination of the elements of the sky and the
wind with the embryo. The 'Swedaja' is created by the rushing of
the element water and fire in combination with the 'Rajas' and
"Tamas' Gunas (100). The stationary 'Udbhija' results from the
predominant elements of water and earth when combined with the
"Tamas' Guna, of inferior grade while the ‘Jaraja' is formed by the
mutual cooperation of the five sense-organs and the five organs of
action as also the mind and the intellect. These four classes form
as it were the bands and feet, while Prakriti having the eight-fold
constitution is the head; activism is the belly, while renunciation is
the back; the eight godly orders occupy the portion of the body
above the waist the heaven is the throat region, the mortal world is
the waist, the region under the earth ( ) being the buttocks. A
queer child constituted of such limbs and parts of the body is



born (of May4). The three worlds forni the plumpness ( ) of that
[72] child, the eighty-four lakhs of species (of the beginnings)
form the ligaments of the small and large bones, and this child
grows day by day. The different limbs of the body are adorned
with ornaments in the form of diverse names, while Maya feeds
(the child) by making it suck her breast in the form of ever new
infatuations. She has adorned the child's fingers with rings in the
form of diverse worlds, the brilliance of each of these being
different from one another. She (May4i) feels greatly glorified
having given birth to such an only child - beautiful above
description - in the form of this universe formed of many
movables and immovables. (110) God Brahmadev is the morning,
God Vishnu the noon, while God Shiva, the evening to this child. It
plays and ( after getting fatigued ) sleeps soundly on the bel of the
great world-dissolution. It arises again at the dawn of the new age
( ) in infatuation (). In this way Oh Arjuna (grows and) walks
sportively (this child) step by step in the form of recurring
succession of eons, in the house of false vision. Fancy is its great
friend, while egoism is its playmate and such a child meets its end
only through (real) knowledge. Enough of this élaboration In this
way, was born this universe to May4, and therein proved of great
help to my own power.

Bg. 4— " In the (several) wombs, O Son of Kunti, the concrete
manifestations that spring up : of them the "Gross-Brahman'' is
the (Primal) Womb, and I the seed-implanting Father. (Dny:-116-
137)

For this reason, Oh Son of Pindu, I am the Father, and the
Gross-Brahman (MA4ya) the mother, and the entite universe, the
off-spring. Don't get confounded in your mind at seeing the
diverse bodies in the world, since the mind and the intellect in the
beings, are in principle one and the same. Are there not different
organs in one and the same body? In that way this universe,
although manifested in different forms, is in principle one and the
same. Branches high and low, even and uneven, (of a tree) are
created from one and the same seed : or an earthen pot is the child
of clay or the ( checkered ) cloth the grand-child of cotton; ( 120 )
or in the way the diverse waves become the progeny of the sea-in
similar relationship I stand to the entire universe. In the way fire
and flames are but one fire, in that same relationship I stand
towards the entire universe. Were my form (essence) suppressed as
a result of the creation of the universe, then by whose glory



(splendour) does the world expand and project itself? Can a ruby
be lost in its own lustre? Does gold lose its gold-properties by its
conversion [73] into ornaments? Or does a lotus lose its lotus-
qualities by its getting fully opened? Do tell me, Oh Dhananjaya
does the body (possessor of organs) cease to be perceptible
because of its organs or does it (body) exist in the body-form
( with the organs) by itself ? When a grain of Jwiri ( a kind food
grain) is sown and it germinates and sprouts, yielding an ear of
corn, can we say it has exhausted itself ; is it not rather that it has
multiplied ( expanded ) itself ? My form ( essence) is not such as
could be viewed separately by laying aside ( the curtain of) the
universe. This entire universe, in and out, is my own self. You keep
this pure and definite knowledge firmly fixed in your mind. (True)
I make myself felt as abiding separately in different body-forms,
but it is because I have (by my own doings) got myself fettered by
the Gunas. Oh, you one having a monkey banner hoisted on your
chariot, just as one gets up in a dream and experiences his own
death (in the dream itself), (130) or just as one suffering from
jaundice, has his eyes turned yellow and everything he sees
appears to him yellow, or just as the clouds could be seen with the
rising of the Sun, while the screening of the Sun himself by the
clouds also becomes perceptible with the same sunlight, or as one
should feel afraid of the shadow cast by himself, raising the
question if he himself is distinct from the shadow in these ways, I
give rise to diversities by displaying myself in different body-
forms. There is also one restriction in this and you hear about it.
The question whether I am fettered or emancipated arises out of
ignorance as regards the form of one's own self. Therefore O
divine Arjuna, do hear by what Guna I get myself fettered. You do
hear the secret of this viz. how many Gunas there are, what are
their properties, their characteristic colour and names, and also
from where they corne into being.

Bg. 5-"Sattva, 'Rajas', and "Tamas' are the (three) constituent
aspects that originate from the Primal Nature. It is they, O Long-
armed, that fetter within the body the Immutable Body-owner
(Dny:-138-147)

‘Sattva', 'Rajas' and '"Tamas' are the three names of the Gunas
(Constituent-aspects) and their birth-place is Prakriti. Of these
three, ‘Sattva' is the best, 'Rajas’ of middle quality and '"Tamas' the
most inferior of the three. All these three dwell together in one and
the same mind, in the way one and the same body has to



experience childhood, youth and old age; (140) or in the way one
and the same pure gold is degraded in point of fineness and
reaches point five, as alloy is mixed with it, or in the way the state
of alertness, shrouded [74] by laziness ( drowsiness ) makes room
for sound sleep-in that way any disposition growing intense and
strong through embracing nescience, reaches the ‘Tamas' passing
through the ( intermediate ) doors of Sattva and Rajas Gunas.
Know ye, O Arjun, that these ( mental conditions) are named the
Gunas, and now hear how they fetter (the soul). The soul as the
Field-knower, as soon as it enters the bodyform, as the individual
soul, begins to identify the body with himself. Then as soon as he
embraces egoism in regard to bis bodily fonctions from birth to
death, the individual soul is entrapped, and then the soul is caught
like a deer in their meshes, in the way the fisherman gives a
sudden jerk and gathers in his net, as soon as the fish his
swallowed thc halt with the hook hidden inside.

Bg. — 6 ‘Of them, the Sattva, because of its taintlessness, is
luminous and free from disorder ; through fondness for comfort it
fetters, and through fondness for knowledge, O Sinless One
( Dny:-148-159 ).

The hunter Sattva begins to gather in the snares in the form of
pleasure and knowledge, then he ( individual soul ) goes on
indulging in loose and vain talk in his conceit as being one of
knowledge, chafes and kicks ( struggles vainly ) as he realises bis
actual state and thus banishes that autochthonous bliss of the self
which was already his. He feels greatly pleased when honoured as
being a learned person, is elated at every trifling gain, and begins
to boast of being a really happy person. (150) He says, "Is it not a
great luck of mine? Who else is as happy as myself," and while
indulging in such talks the eight affections of the body
(considered as) indicating thc prevalence of Sattva quality begin to
surge up through his body. The matter does not stop here. Another
sticky thing gets at him, viz. the ghost in the form of his erudition
possesses him. He does not feel sorry in the least for ignoring the
fact that he himself is the essence of knowledge, but he has lost
that primal nature of his and feels he is distended infinitely like
the sky with the mundane knowledge of sense-objects. It is just
like a king turned into a beggar in bis dreams and then making a
boast of being as lucky as God Indra on bis going around
abegging in bis capital and securing a little grain. In that way one
above-form, getting into form (body) thus gets (deluded) by



external knowledge. He becomes expert in active worldly life, well-
versed in sacrificial learning, nay he considers even heaven as too
low in magnitude for himself. And then he boasts, '"No one else
has got as much knowledge as I have and says, "my mind is (as
bound-less as) the sky which harbours the moon in the form of
dexterity. In this way the Sattva Guna drags the soul with a chord
of happiness [75] and knowledge tied round his ears, in the way a
decorated bull is reduced to a ( helpless ) state by his trainer. Now
I tell you and you do hear how this embodied soul is fettered by
the Rajas Guna.

Bg.-7 Understand the Rajas to be compact of (all) passions,
(and) the source of longing and attachment; it fetters-down the
Body-ownet, O Son of Kunti, by fondness for actions. (Dny :-160-
173).

It is called Rajas as it amuses the soul and keeps ever fresh and
strong in him the desires for sense-objects. (160) This Rajas makes
a minute entry in him (soul) and getting on the way to sense-
objects rides on the high wind of desires (for sens-objects). Just as
a sacrificial fire in the receptacle when soaked with clarified butter
and full of live coal in it, bursts into a mighty blaze, in that way,
the desires for sense-objects get wild and then the sense objects
even though mixed (tainted) with misery are felt sweet, even the
glory (and wealth) of God Indra is looked upon as inadequate and
rather trffling. With the greed (thirst) inflamed, (he is not satisfied)
even if the mountain Meru falls into his hands, and says that he
would even resort to any dreadful thing (to satisfy his greed). He
gets prepared even to wave his very life, treating it like a cowrie, ([]
— smallest coin) and considers the abject of (his) life to be fully
accomplished were he to secure even a straw. He extends the
scope of his dealings with extraordinary zeal, to provide for the
morrow, not caring if he possessed today were squandered that
very day. He says, " It is alright to go to Heaven, but on what to
live after going there, and for this he makes haste, arranging for
performance of sacrifices to be able to provide for the days of stay
in Heaven. " He takes to religious observances and vows one after
another, undertakes sacrifices and the construction of works of
public weal, but would not touch ( perform ) a single act unless it
be fruit-motived. The strong wind blowing at the close of the
Grishma season, ( about the end of July) Oh Warrior, knows no
rest; in that way he does not mind if it is the night or day time
while rushing through business, The movements of the fish in the



water, or the fickleness of the leer of a youthful woman or the
flashing of the lightning would not even be as subtle and quick as
the hurry and bustle of the being filled with desires. (170) With
such extraordinary haste he rushes headlong into the fire of
activism out of covetuous longing for the enjoyment of sense-
objects, in this world as also in Heaven. In this way the embodied
soul although himself entirely distinct from body, gets himself
chained with the fetters of longing and desires [...]

[..]

[82]

Bg. -19 ‘When the percipient comes to see that there is no
agent other than the Gunas, and (when he) realises Him who is on

the other side of the Gunas, then does he attain oneness of
essence with Me. ( Dny:-279-299 )

Yet enough of this discussion. Only give recognition to none
else but Supreme. Now I tell you and you do hear the account
already narrated to you. Know this, that all these three Gunas make
them-selves felt through the instrumentality ( mask ) of the body
owing to the power solely of highest Reality ( 280 ). The fire
assumes the shape of the fire-wood it pervades, or the fertility of
the soil becomes perceptible in the form of a tree ( growing on it ),
or the milk takes the form of curds, or the sweetness becomes felt
in the form of sugarcane. In that way the triad of the Gunas
assumes the body-form accompanied by the inner sense (mind)
and therefore becomes [83] the cause of the bondage. But the
wonder of it, Oh Dhananjaya, is that this entanglement of the
Gunas and the body in no way affects the independence of the
Self. the three Gunas while playing their part in the body according
to their respective properties, in no way affect the qualityless state
of the ( Supreme) Self. Complete deliverance is thus easy and this
you would be made to hear, you who are the large black bee in the
lotus in the form of knowledge. This is like what was preached to
you before, viz. the sentience, although abiding among the Gunas,
does not follow them, and this is realized, Oh Parth, when the
human being attains the Self. One realizes the unreality of a dream
when he awakes from sleep; one realizes, when he stands on the
bank ( of a river) looking at bis own image, that what is broken
into sundry images on the surface of the water at the upsurge of
ripples is unsubstantial or an actor is net deceived by his own skill
in the art of dressing and make-up ; in that way the individual soul
should view the Gunas without getting absorbed in them. ( 290 ).
The sky experiences the three seasons ; yet it does not permit any



defect in its own form or be in any way different. In that way, the
self-same ( Supreme) Self, above the Gunas-even though abiding
admidst them ( Gunas) continues to occupy its original scat in the
form of the notion, " I am myself Supreme Brahman’. Viewing
from that original seat it says, "'l am only an on-looker, myself
doing absolutely nothing. It is these Gunas that set up this array of
activism. The scope of the activism gets widened up through the
different properties of the three Gunas-Sattva, Ratas and Tamas.
The activism () is the disorder of the Gunas. ( Were you to ask
me) how I am in the tangle, ( the answer is) I am ( with reference
to the tangle) what the spring season is to the loveliness of the
woods ( or ) what the sunrise is to the get-ting dim of the
brilliance of the stars, or the brightening of the Sun-stone ( ) or
the blowing fully open of the lotus or the expulsion of the
darkness just as for these results ( consequent on the sunrise ) the
sun himself is net the direct cause, in that way, as a non-doer I
abide in the body-form in my pristine state. Yet, in no way I am
affected by the actions. The Gunas become perceptible, because I
display them ( also ) I maintain their power, and what remains
behind after their total extinction, ( subtract'on ) is myself, the
qualityless, and the eternal Supreme Spirit. One, Oh Dhananjaya,
who rires high through such discriminating power goes higher up,
following the ascending path beyond these Gunas.

Bg. 20-" Having transcended these three Gunas that are the
mot cause of the body, the embodied (self) becomes released from
the miseries of birth, death, old-age and disease (and attains the
Immortal. Dny.-300-319 ). [84]

Now, what exists as qualityless Brahman, becomes known to
him unerringly, since the knowledge itself has impressed its own
stamp on him. ( 300) Nay, Oh son of Pandu, such a parson of
knowledge bccomes one with me in the way a river joins the sea
and becomes one with it. Just as the parrot (in the parrot and tube
story) should extricate itself from the tube and sit with a free mind
on a tree-branch, in that way, the one possessed of knowledge,
getting rid of the Maya ( illusion) takes a seat on the original site
in the form of the notion " I am myself Supreme Brahman ". One
who was snoring loudly in slumber in the form of nescience is
completely awake, having realised the ( essence of) Supreme Self.
The mirror in the form of infatuation leading to a wavering of the
mind, O the Lord of warriors, having dropped down from his
hand, he is deprived even of the semblance of any sort of



reflection. The fury of the storm in the form of the conceit for the
body-form, having abated, O warrior, the individual soul and the
Supreme Soul get united like the waves and the sea with the result
that the individual soul is immediately merged in Supreme Spirit
(Brahman), in the way the clouds get extinguished in the sky at
the end of the monsoon. And even after being merged into
Supreme Brahman, the individual soul has to continue in the body
( till its fall ) still he does not go under the sway of the Gunas that
spring up in the body. Just as the light of the lamp placed in a
glass-house, cannot be restrained ( from penetrating outside ), or
just as the submarine fire does not get extinguished by the sea-
water, the coming and going ( ebb and flow) of the Gunas does
not in any way defile the realization on his part of Supreme Self.
The Moon in the sky continues unbesmeared even though she is
reflected in water, in that way even though he seems to be
continuing in the body-form, he is not affected by any boly-
attributes. The three Gunas, according to their whims and bias,
play their role in the body, yet he ( one of knowledge) does not
waste even a moment in looking at them leaving acide bis notion
of being himself Supreme Brahman. (310). The Self is so much
stabilised in his heart that he is not even cognisant of what takes
place in his body. A serpent discards his slough ( ) and enters into
the region under the earth ( ) : who then takes care of ( what does
it care for) the discarded slough ? So happens here : the fragrance
of a fully blown but withered lotus spreads out and gets
extinguished in the sky but never returns to the lotus itself; in that
way one merged in Supreme Brahman, does not even know what
the body is or what its functions are. Therefore birth, old age,
death, and other states in all six, remain only in the body itself, the
learned one remaining unconcerned in regard to them. When un
earthen jar cracks and is broken into pieces, the sky seen [85]
therein automatically merges into the wide sky ; in that way with
the consciousness of the body having gone and the oneness with
the Supreme established, what else but Supreme Self could remain
( behind ) ? I call such a one " Above the Gunas " since he
continues in the embodied condition fully possessed of the
realization of Supreme Self ". Parth felt extremely happy at these
words (of Lord Krishna ), as a peacock does on hearing a direct
call from the ( thundering ) cloud.

[

Bg. — 26 « Further, who serves Me by the Path of unswerving
Devotion : he, having fully transcended these Gunas, becomes
qualified to realise his oneness of essence with the Brahman.

( Dny. :-371-403 ).



One who renders service unto me with unswerving mind and
devotion is alone able to burn the Gunas. It is now necessary to
make it clear to you who I am, of what is the nature of- the
devotion to me and what is unswerving devotion. So hear, Oh
Parth, I am in this universe in the way the gem and its brilliance
are one ; or ( I am) what is liquidity is water or what is cavity is the
sky or what is sweetness is sugar or as flames mean fire or the
petals mean lotus or the branches and the fruit mean the tree : or
the massing together of snow means the Himalaya or the curdled
milk means curds, in all these ways what is called universe is all
only myself. It is not necessary to peal off the Moon-disc ( in order
to see the Moon ) ; or getting frozen on the part oF the clarified
butter does [89] not make it lose its clarified butter-quality ; or a
wristlet of gold, even if not melted remains all gold as it is ; or a
piece of cloth even without being unravelled is all yarn ; or an
earthen jar even without being dissolved into its original state) is
all earth. Therefore it is not stipulated that one should set aside the
phenomenal world to be able to secure me, since I am all inclusive
( of all this ). ( 380 ). To know in this way is the only "unswerving
devotion to me'. To make any deviation from this or allow any
drawback to creep into it, is swerving devotion. Therefore
dropping all distinctions, you should view me along with yourself.
Were a small speck () of gold soldered to another piece of gold
( both these do no more remain separate ), in that way it is not
proper ( for one) to take himself to be distinct from the universe. A
streak or a band of splendour emanating from and coming back to
get extinguished into, the ( same ) splendour, is called a ray ; the
same is the aspect of the Self and the universe. There are atoms at
the core of the earth or particles of snow in the Himalaya, in that
way there is "Self' ( ) in me. A ripple, however small, is not
distinct from the ( mass of the) sea in that way, the 'Self ' is not
distinct from Supreme God. The enlightened and joyous state of
vision, emanating from this consciousness of full identity, is what
we call devotion. The essence of knowledge and the entirety of the
Yoga, constitute this enlightened and joyous vision. This
enlightened and joyous state ( of vision) abides, Oh Warrior, like
the uninterrupted showers descending from the clouds to the sea
( leaving no gap between them ), There is no joint ( as such)
connec-ting the mouth of a well with the sky, but they both are
one without any such joint; of that type is the oneness between a
man of know-ledge and Supreme God. ( 390) Light is stretched
out straight between the Sun and his reflection ( in water ), in that
way the notion, " I am myself Supreme Brahman" is stretched
outside ( filling the cavity) between the individual soul and



Supreme Self. With such a notion once formed reciprocally, he
( the man of know-ledge) automatically gets merged into Supreme
Spirit along with that notion. When a salt crystal is once dissolved
in the sea ( water ), its property ( act ) of dissolution ceases to
exist, Oh Son of Pandu : or the fire gets extinguished with the
reducing to ashes of dry grass : in that way once all sense of
distinction is destroyed through knowledge, that knowledge itself
ceases to exist. The idea that I am on the yonder side, while the
devotee is on this side ( of the sea in the form of mundane
existence) ceases to exist and there remains behind only the
original eternal union between the two. With such an embrace, in
the form of this union, all talk, Oh Kiriti, of conquering the Gunas
ceases to exist. In short such a state is the Brahmic state, Oh
Knower of essence, and this is attained only by such a one as
worships Me. [90] I further proclaim that to one who is my devotee
in this universe, this Brahmic state will serve as a loyal and faithful
wife. The water making the rippling noise and flowing along the
bed of the Ganges bas no other ( final ) place but the sea. In that
way one rendering me service, Oh Kiriti, with the vision of
knowledge becomes the gem in the diadem of the Brahmic state. (
400) Oh Parth, this Brahmic state ( state of Supreme Brahman) is
what is called "Sayujya" (( )-the absorption of the soul into the
state of Supreme Brahman) and it is ( also named emancipation )
the fourth of the four principal objects of human life ( ). But my
worship is the path (stair) leading to the Brahmic state; but do not
hold ( Me ) as only a " means ". The Brahman is not anything
distinct from Me (I tell you ), since such, a misconception ( of my
being only a means) might possibly spread in your heart.

Bg. — 27 “For, of the Immortal and Immutable Brahman, I am
the embodiment, as also of the Law Eternal, and the Bliss
Unvarying. ( Dny :- 404-407 ).

In short Brahman means only my own Self, Oh Pindav , and
that very meaning I have made clear in this discourse. The Moon
and her disc are not distinct ( from each other) ; in that way there
is no distinction between myself and the Brahman. It is Eternal,
unshaky and vivid, the very religion incarnate, ( giver of) unique
and unbounded Bliss, the place where discrimination after
completing its prescribed functions, comes to repose - that place
of established truths - in fact I myself.”

[...]



CHAPTER XV. [ INTRODUCTORY, Bg. 1-2]
INTRODUCTORY (Dny :--1-71).

Now, cleansing the heart and making it a boarded frame with
feet (), let there be installed on it the preceptor's feet ( foot-
prints ) . Filling the cavity formed by putting the hands side by
side hollowing the palms ( ) in the form of union, with partially
blown flowers in the form of all of sense-centres, let the floral
oblations be dedicated at the feet of the preceptor. Let the body of
the preceptor be smeared with fragrant sandal paste in the form of
single-pointed desire ( to render service ), cleansed with water in
form of deep devotion, Let the tender feet of the preceptor be
adorned with jingling anklets prepared of gold in the form of
unalloyed love. Let the preceptor's toes be adorned with rings in
the form of deep and unswerving devotion. Let there be placed on
the feet of the worthy preceptor, fully blown lotus having eight
petals constituted of the eight righteous feelings, laden with
fragrance in the form of righteous joy. Let there be burnt before
him incense in the form of conceit and let there be waved round
him the lighted lamp—( ) in the form of the notion, " I am myself
Supreme Brahman. " Let the preceptor's feet be closely embraced
with the feelings of complete identity. Let the feet of the preceptor
wear the pair of wooden sandals in the form of my body and life
and let enjoyment and liberation be waved around them. I should
be eligible to ( render) the service of the preceptor in such a way,
that I should secure through such service all the qualifications for
( attainment of ) the ( four) objects of existence of man. The blaze
of knowledge should go up straight to the abode of rest of
Supreme Brahman in such a way that the faculty of speech is
immediately transformed into the sea of nectar (). Each letter
(uttered ) should have eloquence of such a type that crores of full-
moons should be waved around it. When the East is dominated by
the Sun it gives an empire of light to the entire universe ; in that
way the ( faculty of) speech should be able to make a gift of
Diwali-festival in the form of knowledge to the entire society of
hearers. By offering service to the feet of the preceptor, the
( faculty of) speech attains a unique luck luck that brings out
words from the mouth that make the divine resonance ( ) look
small before them, and [92] to whose level cannot come up even
the dignity of the oneness of the Deity ; - luck that makes the
creeping plant of oration grow in abundance, so that the entire
universe enjoys a lovely scenery of the spring season under its
bower in the form of hearing; - luck that brings about the miracle
of the words ( oration ) securing Supreme Brahman, which the



mind along with speech were unable even to trace and they had to
corne back disappointed; - luck that makes it possible for the
words to store in themselves Supreme Spirit which is not
intelligible to knowledge and also not securable by meditation.
That the speech ( of the disciple ) is invested with such infinite
beauty is due to the grace of the pollen of the lotus in the form of
the dust of the preceptor's foot. What more should be said; it
( preceptor's love ) is not securable anywhere else but in the
" mother " declared Dnyandev. ( He said further ) " I am only an
infant, while the preceptor is the mother with an only child, with
the result that the flow of her affection turns solely towards me.
Oh hearers, the preceptor has showered his kindness on me, in the
way the cloud pours down all its water-store for the sake of the
bird Chatak. ( 20 ) Therefore, even from the stray talk, the
unengaged mouth might indulge in, an eloquent discourse like
that on the Gita, emerges. When luck is favourable, even sand
could be converted into gems, and when the longevity of life has
not ended, even an assassin turns friendly. Were the master of the
universe to be pleased and to give food for satisfying hunger, even
small bits of stone turn into nectar ( sweetened ) rice when boiled.
In that way when the good preceptor calls one his own, then even
the mundane existence leads to liberation. Just see, did Lotd
Krishna - the incarnation of Nariyan, the primeval man (( )-God)
the one all-revered by the entire universe - did he permit the
Pindavds to be ever in want of anything ? In that way, Shri
Nivrittindth brought up and exalted my ignorance to the same
level with knowledge. But enough of this; I am overcome with
feelings of affection while speaking. Whoever does possess
knowledge to extol adequately the greatness of the preceptor?
Now, through his grace, I am dedicating at the feet of you, saints,
the interpretation of the Giti. At the end of the Chapter XIV the
Lord of the Union ( of the individual soul with the Diety )
declared, as an established truth, that the man of knowledge is as
much the master of deliverance as the God Indra is of the riches
of the Heavens; ( 30 ) or that one who performs religious duties
enjoined to Brahmins ( weer ) throughout a hundred births, alone
becomes God Brahmdev and none else ; or that the bliss of
emancipation goes to the lot of the man of knowledge alone in the
way the light of the Sun becomes availabale only to the one having
a vision, and to none [93] else. Looking ( mentally ) round for one
who becomes qualified to attain such knowledge, ( the Lord )
found only one such. The magical collyrium shows treasures
hidden underground, but the seer must be one born with feet
foremost. In that way there is no doubt that the mind must be very



pure to enable knowledge to get deeply impressed on it. The Lord
has after careful consideration laid down as an established truth,
that knowledge cannot be firmly impressed, unless there is
asceticism. Lord Hari has further thought out how the mind can
get asceticism. Should one come to know that food has been
cookel mixed with poison, he walks away pushing aside
(untouched ) the plate ( in which the food has been setrved ). In
that way, once the fact of the mundane existence being only
transitory, is firmly impressed on the mind, asceticism, even
though pushed away would closely follow you. The Lord is
preaching in Chapter XV, how it ( mundane existence) is
transitory, by giving it the form of a sham tree. (40 ) A (common )
tree, if pulled out and replanted with the roots upwards and the
top downwards withers away ; but this tree is not like that. With
the aid of this simile ( of a tree ) the Lord has skillfully swept out
clean the cycle of mundane existence. This Chapter XV is
intended to prove the nullity of the mundane existence and to
establish in one's self the truth of the proposition viz. " I am
myself Supreme Brahman. " I am now going heartily to lay baye
the secret of the Sacred Work ( Gitd ) and you do hear about it."
The King of Dwiraka - the full moon, bringing into full tide the
ocean of bliss further said, " Oh Son of Pindu ( there is) the
semblance of the universe that obstructs the way leading to the
abode of Supreme Self ; this universe of vast expanse is not the
mundane existence, this is the form of a giant tree, which is stade.
But is it not like other trees, that have their roots at the base and
the branches upwards, and consequently it cannot normally be
brought under control. However extensive the top, were an axe to
be applied at the base or a fire applied there, the tree is cut at the
base and topples down with its branches. But this tree cannot be
easily felled down. ( 50 ) Oh Arjuna, it is such a novel tale to
narrate that all is extra-ordinary with this tree. The growth of this
tree is all directed downwards. The Sun is at an immeasurable
height, while his rays spread out downwards ; in that way the
growth of this tree is downwards in a very curious way. The floods
of water occupy the entire cavity of the sky at the time of world
dissolution ; in that way every nook and corner of the universe is
stuffed with this tree ; or after Sunset, the night gets fully stuffed
with darkness ; in that way the sky ( space ) is packed to its fullest
capacity by this tree. It (tree) bears neither any fruit that could be
tasted nor any flower that could [94] be smelt. What exists is this
tree by itself all alone, Oh Son of Pandu. It is top-rooted ; yet is
not ( first ) up-rooted and (then) placed in that ( topsy-turvy )
position ; and consequently it is ever fresh and green. Even though



truly called up-rooted, still, it bas also got innumerable roots at the
base. Owing to rank growth of grass ( round about) there grow its
branches in the tuft of its descending shoots ( ). As in the case of
Pimpal, Vata and other trees, similarly, Oh Dhananjaya, it is also
not the case that it has got branches only at the base. There appeat
in abundance branches on the top-side also ( 60 ). It looks as if the
very sky has become its (tree's ) foliage or the wind has taken the
tree-form or the three different states (namely creation, sustenance
and end) have appeared in incarnation (in the form of this tree).
Such a big ( world-tree ), with its upwending roots has corne into
existence. (What is its top, what are the marks of the base, how
and why it is down-spreading, and how are its branches, what are
the roots at the base, what and how are the branches in the upper
region, and why it is called Ashvattha - all these queries have been
answered by that self-knowing God. All this I would make clear in
select and choice phraseology, so that you will be able fully to
realize it. Hear you, Oh lucky one ; this is a befitting occasion for
you ; so you hear it attentively, creating ears ( to hear) over your
body ! At these words dripping wet with affection for the hero
amongst Yddavas, Arjuna became attention incarnate. His longing
for hearing got as widely spread out as if all the ten directions
wanted to embrace the sky-with the result that what was preached
by God (Lord Krishna) was felt ( by Arjuna) as too scanty. Lord
Krishna's discourse was as wide as the ocean ; but a second sage
Agasti was created in the form of Arjuna, who wanted to sip it at a
single draught ( ocean in the form of discourse ). ( 70 ) The Lord
perceived a strong and sweeping wave of longing rising in Arjun's
heart at which Lord got pleased and waved-around him (his own
happiness ).

Bg. 1 — The exalted-one spake : " With up-wending roots and
down-spreading branches, they speak of an Imperishable
Asvathha Tree, whose leaves are the Vedic Mantras : who so knows
it, ( truly ) knows the Veda. ( Dny :-72-143 ).

Bhagawin then said, " Oh Dhananjaya, ( monistic) Supreme
Brahman is the topmost level of this tree and it ( Supreme
Brahman) has derived this position only on account of this tree.
Ordinarily, there exists no distinctions such as middle, top, or
bottom in regard to a single entity monistic Supreme Spirit. It is a
sound that cannot be heard ( by the ears ), the nectar ( fragrance)
in a flower that cannot [95] be inhaled ( by the nostrils ), and the
bliss experienced without sexual enjoyment. It is on this side as



also on the other, in front as also at the back, it exists by itself ; it
is invisible, yet can only be seen without a seer. It gets converted
into universe with names and forms on account of its attributes. It
is knowledge without a knower as also without the object of
knowledge, and it is the sky stuffed with unalloyed bliss. It is
neither the effect nor the cause, it is neither qualified by dualism
nor monism and exists by itself all alone. Such is Supreme
Brahman ; it is the topmost level of this tree. And now hear how
the up-wending roots blossom forth. That what is known as May4,
is unreal, nothing else but illusion, and can (as well ) be described
as the progeny of a barren woman ; and has in vain got the name
Maya. ( 80 ). It is neither true nor untrue and cannot bear even an
iota of reason, and yet it is said to exist from times immemorial.It
is the chest ( full) of diversities, it is the sky having the clouds in
the form of the world-lives, or a folded piece of cloth in the shape
of the totality of forms. It is a small seed of the world-tree, the
canyas or the wall on which the picture of worldly existence is
painted ; it is the lamp of perverse knowledge ( infatuation) in a
solid, massive form. That Maya abides in Supreme Brahman
practically in a non-abiding condition, and therefore whatever
transactions take place at her bands are all through the splendour
(power) of Supreme Brahman. ( It is like ). One over-taken by
sleep ( who) feels stupid and dull, or like the snuff ( of the wick )
of a lamp that dims its light, or like a lover, finding in a dream a
young woman asleep by his side sharing bis bed, and then
fancying her suddenly awake and embracing him, ( although there
is no such actual embracing), the act satisfying his passion :— all
these bear the same relation. to Supreme Brahman, and, Oh
Dhananjaya, the non-cognisance of Supreme Brahman itself, is
the root of this ( mudane existence) tree. This deep ignorance ( on
the part of the soul) of Supreme Brahman, constitutes the bulbous
root at the bottom (of this tree) and is named the seed-form (

) in the Vedas. (This) profound slumber in the form of
deep ignorance is called the seedling ( blossom-( )), and from this
arise states of sleep and awakening which are called the fruit ( ) of
Sushupti (( )-slumber ). These are the different terms used in
discourses of the Vedas. Yet that apart nescience in short is the
root (of this world-tree) (90 ). The upper part of it is the pure soul
and below it the shooting roots that grow thickly in the cavity (( )-
made aroud the foot of the tree to receive water) in the form of
Maiya. Downwards get created innumerable and diverse bodies
from which issue forth shoots all around wending downwards
vigorously. In this way, roots of the world-tree derive- strength at

[96] the top (from Supreme Brahman) and then there is



formed downwards a tuft of sprouts. The first of these sprouts is
intellect () that tender leaf developed out of self-consciousness (
). Lower down shoots up another sprout with three leaves. This
sprout is egotism while the three leaves are the three Gunas-Sattva,
Rajas and Tamas. This sprout (egotism) creates a twig in the form
of intellect and fosters diverse feelings giving freshness to another
tender twig issuing forth called the mind. In this way issue forth
from this tree, through the strength of the up-wending roots,
tender twigs in the form the aggregate of the four internal organs (
)(intellect), 2. ( )( Mind ), 3. ( )(egotism), 4. ( )( heart ) dripping
wet with the juice in the form of mental fancies ( ). Then issue
forth the long and straight branches of the five gross elements viz
the sky, wind, fire, water, and the earth. On these shoots grow
wondrous, tender and very soft leaves in the form of ears and other
sense-organs with their objects (100 ). Then issues forth a shoot of
(the organ of) speech ( ) and with this, increases doubly the
growth of the organ of the hearing and there appear further shoots
of roots ( ) in the form of desires. Then issue forth creepers and
leaves in the form of the body and the skin and from these further
issue forth sprouts of touch-sense and there then arise excitement
and passions in profusion. There then follows the foliage in the
form of diverse forms, ( to see which) stretch out long shoots of
roots in the form of eyes ( vision ) which run after ( various forms)
with intense infatuation. Then issue forth different branches in the
form of taste from the tongue with the result that foliage in the
form of desires grow in profusion on the tongue With the issue of
a sprout in the form of smelling, the shoot in the form of the
organ of smelling gets strong and there is created a greed in it. In
short, these eight viz, intellect, egotism, mind, and the five gross
elements promote a vigorous growth in the world-tree nay the tree
gets greatly extended through the combination of these eight. The
semblance as silver of the mother of pearls makes that silver take
the shape of the shell itself ; or the expanse of the waves is
proportionate to the wide sea-sutface ; in that way the the sole
Brahman takes the form of the world-tree born of nescience.
While in dream one, although alone by himself, becomes the entire
paraphernalia, and dream-stuff himself ; in that way the entire
growth and expansion of this tree is nothing else but Supreme
Spirit itself. Enough however of this. Such a wonderful tree is
created, its sprouts in the form of intellect, etc. growing
downwards. And now I tell you and you hear why the learned have
named it as ‘Ashvattha’. (110 ) " Shva " ( ) means the ( next )
morning : yet the world- tree bas no certaitny of surviving till then.
The clouds [97] change colour almost every moment, or a



lightening does not exist in a complete form even for one moment,
or water cannot sustain itself on a quivering lotus leaf or the mind
of a man in distress cannot remain steady. Similar is the state of
this tree. It gets destroyed at every moment and therefore it is
named ' Ashvattha '. Some name Pipal tree as 'Ashvattha ', but the
Lord Shri-Hari does not hold this view. Even if it is called Pipal, it
( the name) would also be made to fit in ; but we are not concerned
with how the people name it. Therefore (you hearers you do) hear
of this unique theme ( ) ; this world-tree should be called
‘Ashvattha' consequent on its momentary existence. There is,
moreover, great celebrity of its being 'Imperishable’. But its
esoteric meaning is like this. On one hand the sea loses its volume
( getting evaporated and formed into clouds) while on the other
hand it gets replenished through the rivers ( water that runs into
it ). Consequently it neither gets reduced nor increased, but
remains full ; but this is subject to the clouds and the rivers
continuing their correlated activity ( 120 ). In that way the coming
into existence and ceasing to exist on the part of this tree take
place so rapidly as could be hardly perceived ( ) and therefore the
people call it Imperishable. A charitably-disposed person spends
his ( wealth ) yet in a way saves (in the form of securing merit) : in
that way this tree appears imperishable through its ( perpetual )
dissipation. The wheels of a chariot moving very fast appear
stationary and stuck up to the ground ; in that way, in course of
time a branch of the world-tree in the form of beings gets
withered and drops down, but is replaced by crores of new
sprouts. Yet it is not perceived when it ( one set) disappears and
crores of others take its place, like the piles of clouds ( appearing
in the sky) in the month of Ashidha ( June, July ). At the
completion of the world-dissolution the entire universe is
extinguished : Simultaneously however new ( branches) forests of
the budding universe spring up. (Similarly ) at the time of the
world-dissolution, the destructive stormy winds make the bark of
the universe (tree) fall off, but clusters of new eons, begin to
blossom forth simultaneously. The reign of a (New) Manu ( )
follows that of the preceding (outgoing) Manu or one rain
succeeds another ; in this way go on the cycles of Manu's and
races in the way new shoots ( joints : parts) issue forth from the
existing shoot ( joint) of Sugar-cane. At the end of Kaliyuga (the
last of four ages of the world-( )) the dry barks of the four Yugas
drop down. Simultaneously however the bark of the incoming new
Yuga () is formed in double proportion. The current year comes
to a close and the new one is ushered in. Similarly a day passes
away and a new one comes in, but this is not perceived ; (130) or in



the case [98] of breezes of wind where one ends and where the
other begins is not understood. ( In that way ), it cannot be known
when and how many branches fall off and new ones come in. A
young shoot ( ) in the form of a body drops down and
instantaneonsly many new ones sprout out ( in its place ), and
therefore, this world-tree is considered imperishable. The flow of
water of one current passes away fast and is followed and joined
immediately by another ( and in this way the current appears
unbroken and continuous perpetually. So it happens in the case of
this world-tree and the world considers this non-perpetual thing as
a perpetual one. Crores of ripples arise and disappear ( in the
sea ), within the space of time taken by an eye to open and to close
; yet the ignorant think that the ripples are perpetual. The crow
with one common eye-ball in both the eyes turns it from one to the
other and vice-versa in a moment's time, with the result that
people are erroneously led to believe that there are two eye-balls
(one in each eye ). A whirling top ( ), when in a well-balanced
position, is felt to be stationary and stuck up to the ground
although actually fast whirling, because of its rapid motion. Why
go searching far off ( to find out parallel events ) : a fire brand, ( )
waived fast round and round in darkness, looks like an unbroken
circular line of fire ; in that way the cteation and end of this tree
are not perceived, with the result that the ignorant call it
imperishable. Yet the learned see its fast motion, realize its
transitory tenure and know that its creation and end take place
crores of times within a space of one instant. (140) One that has
realized that this world-tree has its root in nothing else but
nescience and that its existence is unreal and only momentary-
such a one I call, Oh Son of Pindu, ‘All-knowing' : and he alone is
revered in the theories and established truths propounded in the
Vedas. To the credit of such a man of knowledge alone goes the
fruit ( reward ) of Yogas-nay such a one alone keeps knowledge
alive. Enough of this however. Who could praise in adequate
ternis ( the greatness of) one who realizes the transitory tenure of
this world-tree ?

Bg. 2-Downwards as well as upwards are its branches extended,
waxing strong by the Gunas, with the sense-objects for their
leafage. Downwards do the roots ( and rootlets) successively
spread-being tethered-on to the Karmans—into (this) world of
humanity. ( Dny. 144-209 )



This world-tree which has got branches extending downwards,
has also got plenty of branches shooting straight upwards. The
branches that have shot upwards have also got roots issuing from
them and from their bottom also issue forth and spread out
creepers and [99] foliage. This we have already said before in the
beginning and hear it over again explained in simple words. There
is created from Nescience-the admitted root of this tree - ( MAiy4)
the eight constituents such as intellect and others along with vast
woods in the form of Vedic knowledge. First shoots out from the
bottom ( of the tree ) a great polygon consisting of four orders (1)
Swedaja (( )- born from sweat ), ( 2 ) Jarayuja (( )- born from
womb ), ( 3 ) Udbhija (( )- a plant or tree bursting forth from
soil ), (4 ) Andaj (( ) - produced from egg ). From each of these
springs forth 84 lakhs of sub-orders; each sub-order or species has
infinite twigs in the form of individuals belonging to it. Some of
the branches shoot up straight, and on these, there arise crosswise
sub-branches and twigs of different worlds, and these constitute
the grades of different classes and sub-classes of beings. (150)The
individual distinctions such as female, male, or neuter are then
stamped ( on these) according to their respective nature. The
aggregate of beings with forms waxes strong during the stage of
Nescience, in the way dark and new clouds crowd in the sky
during Monsoon season. Then die overgrown branches of the tree
get bent down with their own weight, and also get entangled into
each other with the result that the Gunas ( Constituent-aspects )
become excited and the winds in the form of their excitement
begin to blow violently. With the stormy blowing of these winds in
the form of the excitement of the Gunas, the world-tree with roots
up-wending gets torn in three different places in the form of
different worlds. With the breeze of the Rajas Guna dashing
violently, the branch repressenting human order gets fat. That
branch neither ascends up nor curves down, with the result that it
gets crammed in the middle, and sub-branches in the form of four
castes issue forth cross-wise from it. There then spring forth and
sway backwards and forwards plump and fresh-looking twigs,
adding beauty to the branch, in the form of Vedic dicta full of
foliage in the form of mandatory and prohibitory injuctions
( precepts ) . Riches and passion then spread out, and from these,
keep on shooting out, ever new sprouts in the form of enjoyment
of worldly pleasures of momentary duration. Prakriti then waxes
strong and there issue fourth countless sprouts of action — good
and bad. No sooner the old and worn out bodies, rendered feeble,
consequent on enjoyment ( of sense-objects ) drop down, than
new ones spring up and grow fast. ( 160 ) Similarly, new and



beautiful foliage in the form of sense-objects such as speech, etc ,
glittering in their natural and attractive colours, keep on springing

up. [...]



KABIR

Le tisserand de Bénares” Kabir (~1440 - 1518) véeut a la croisée de
Lhindouisme et de islam. Les « dits » du « champion de I'unité entre les hommes »
furent adoptés par la secte des Kabirpanthis®. ls sont présents dans IAdi-
Granth, /le livre sacré des sikbs. Ils furent appréciés par des hindouistes, dont sri
Ramatkrishna, et adaptés par le poéte Tagore.

La Kabir Granthavali (Doha) dont la traduction intégrale est restée de
diffusion limitée” m'a paru préférable anx choix nltérienrs gpérés au sein des traces
berites diverses qui nous sont parvenns du mystigne” .

Car la Granthavali est structurée en chapitres, reconnait et rend hommage an
maitre parfait qui lui « a omvert une perspective infinie » : « Elle a contemplé le
spectacle sans les yeux du corps, sans soleil et sans lune, la lumiére a brillé ».

Cest cette association dn maitre [« chapitre dn guru divin»] a la réalité
intérienre rendue possible [« chapitre de lexpérience »] qui m'a fait préférer cette
réédition d'un texte devenu « intromvable » aux beanx quatrains de Lalla. Les «
dits » de cette femme Cachemiri qui précéda Kabir d'un siécle sont devenus par
aillenrs accessibles’. Et il fallait se limiter a I'un des deux: mystiques.

52 «On ne connait rien de sir: “On sait qu’il fut, lui aussi, un
prédicateur itinérant, et visita les provinces de P'ouest, en particulier le
Penjab” (Granthavali Introduction, reprise infra).

53 Yves Moatty, Kabir Le fils de Ram et d’Allah, Les Deux Océans,
Paris, 1988.

54 Kabir Granthavali (Doba), avec introduction, traduction et notes par
Charlotte Vaudeville, Publications de IInstitut francais d’Indologie
N° 12, Pondichéry, Imprimerie de sti Aurobindo ashram, 1957.

55 Choix ordonné par themes privilégiant un regard moral, pour une
publication qui a pleinement accompli son role de diffuseur : Kabir, .4«
cabaret de l'amonr, trad. Ch. Vaudeville, « Connaissance de 1’Orient»,
Gallimard, 1959. Son entreprise en anglais dune «intégrale» est
malheureusement restée inachevée : Kabir, Volume 1, Ch. Vaudeville,
Oxford, 1974. Voir aussi The Bijak of Kabir, transl. By Linda Hess &
Shukdev Singh, San Francisco, 1983.

56 Nombreuses traductions anglaises. En francais : Lilian Silburn, I.a
Bhakti, Publications de P'Institut de Civilisation indienne, fasc.19, 1964,
1979 [des quatrains au fil de I’étude]. Marinette Bruno , Les Difs de Lalla
et la quéte mystigue, Les deux Océans, 1999 [présentation dont annexe, 147
pocmes].



Je fais précéder la Granthavali de son Introduction par Ch. Vaudeville.
Malgré sa forte densité érudite, mais bréve, elle suggére la multiplicité des dialectes et
dantenrs contemporains da ['époque oil vivait le saint artisan. Elle souligne des
incertitudes concernant de sources attachées a différentes traditions”.

Introduction

Parmi les nombreuses collections de « Paroles » attribuées a Kabir,
trois sont réputées anciennes : le Bjak, la collection incluse dans I’Adi-
Granth et la Kabir-Granthivali, cette derniere moins célebre sans doute
que les deux autres, mais non moins intéressante. Le Bjak a connu
plusieurs éditions, dont la principale est celle de Puran-Das, avec
commentaire (Allahabad, 1905), réédité plusieurs fois depuis. Il existe
aussi une traduction anglaise de cet ouvrage, par Ahmed Shah
(Cawnpore, 1911). Une partie des poémes de Kabir inclus dans I’Adi-
Granth des sikhs a été traduite par E. Trumpp en 1877. Un peu plus
tard, Macauliffe donnait de cette collection une traduction intégrale, mais
assez libre, dans le volume VI de son grand ouvrage, S7&h Religion (1909).
La collection de I’ Adi-Granth a été éditée avec beaucoup de soin par R.
K. Varma sous le titre de Sant-Kabir (Allahabad, 1947), avec une
traduction en Hindi moderne. Quant a la Kabir Granthavali, elle a été
éditée pour la premiére fois par Shyam Sundar Das en 1928, et cette
édition (sans commentaire) a été réimprimée plusieurs fois.

L’édition de Shyam Sundar Das est basée sur deux manuscrits
anciens préservés dans la bibliotheque de la Ndgari Pracirini Sabbd, a
Bénares, et datés respectivement S. 1561 (1504 ap. J.C.) et S. 1881 (1824
ap, J.C.) La date probable de la mort de Kabir étant 1518, le premier
manuscrit (A) aurait été compilé du vivant méme de Kabir. Mais
P'authenticité de cette date est douteuse, le colophon ayant évidemment
été écrit d’une autre main que le manuscrit. P. D. Barthwal 1 et
H.PDvivedi, 2 a la suite de ].Bloch, 3 ont tous deux mis en doute la date
du manuscrit, qui semble cependant le plus ancien de tous ceux que nous
possédons. Le deuxieme manuscrit utilisé par S.S.Das (B), bien que
théoriquement séparé du premier par plus de 300 ans, en differe assez
peu, mais il contient 131 sikbi et pad de plus, dont la plupart sont
certainement interpolés. Le texte de ces additions n’est pas tres sur, et le
sens n’est pas toujours clair.

De Pancienneté du manuscrit A, toutefois, on ne peut conclure
absolument a l'authenticité¢ du texte de la Kabir Granthivali = rien ne
prouve en effet que cette compilation, méme ancienne, reproduise la
forme originale des « Paroles »

570n appréciera les introductions ultérieures de Ch. Vaudeville en
frangais ou anglais qui ne se limitent pas a la Granthavali. Et celle
d’Y.Moatty, gp.cit., qui s’ouvre a la diversité des démarches spirituelles.



1 P. D. BARTHWAL, The Nirguna School of Hindi Poetry,
Benares 1930, p. 276-77.

H.P. Dvivedi, Kabir, 5¢me éd. 1955, p. 20.

3 J. Bloch, dans Furlong lectures, 1929, Some problems of Indian
Philology. (B.S.O.S. Vol.VI)

de Kabir. 11 n’existe malheureusement pas de « texte authentique » de
Kabir 1 et Pétablissement d’un tel texte se heurte a des difficultés presque
insurmontables. Il n’est pas str que Kabir ait jamais rien éctit. Son mépris
fréquemment exprimé pour la parole écrite suggérerait le contraire,
méme a supposer qu’il ne fat pas illettré, comme on I’a prétendu. De fait,
les trois compilations généralement considérées comme “authentiques,
Bijak, Adi-Granth et Kabir-Granthivati, présentent entre elles des
divergences assez considérables, pour le fond et pour la forme. Il existe
en outre une masse considérable de pad et de sakhi attribués a Kabir .2 La
célebre édition de Yugalanand, Kabir siheb ki sikhi (Bombay, 1920),
prétendant réunir “tous les sdkhi” composés par (ou attribués a) Kabir,
n'offre aucune garantic d’authenticité. De méme, I'édition de Kshiti
Mohan Sen, traduite en anglais par R. Tagore, (One hundred poems of Kabir
Macmillan, 1923) est largement basée sur des traditions orales de sadhu
itinérants. (Cette édition a été réimprimée par H. P. Dvivedi, en
appendice a son étude, Kabir.)

Les “Paroles” (bdni) de Kabir, comme celles de tous les Sant qui 'ont
précédé ou suivi, se trouvent exprimées sous deux formes principales : 1)
des dohd ou sorathi 3 appelés salok (slok) dans . Adi-Granth, et sakhi (siksi,
“témoin”, ou “témoignage”), dans le Bjak et la Granthavali ; 2) des pad,
ou “strophes” destinées a ¢tre chantés a la facon des bhajan et kirtan;
ceux-ci incluent des metres divers, et sont appelés, selon les collections,
sabda, bant, bacan, upades ; les ramaini, surtout nombreux dans le Bijak, sont
des combinaisons de dobd et de canpaz, destinés a étre récités.

Dans toutes les collections utilisées par les Sant, comme dans I’Adi-
Granth, les pad sont classés d’apres le 7dg (ton musical) sur lequel ils
devaient étre chantés, sans considération du sujet. Dans la Granthavali,
cependant, on remarque un certain effort pour regrouper les pad de
contenu analogue a lintérieur d'un méme r4g. Quant aux dobd, dans
I’ Adi-Granth et le Bijak, ils sont simplement mis bout a bout, sans égard
pour le sens. Dans la Kabir Granthivali, au contraire, comme dans toutes
les collections de “Patroles” des Sant (sant-bani), ils sont classés en
chapitres, ang, d’apres le sujet. Le manuscrit A contient 509 sih7 (contre
243 dans le Granth et 353 dans le Bjjak), répartis en 59 chapitres, de
longueur tres inégale : le plus long de tous, Citduni kan ang contient 62
dobd, les plus courts, Hairdn kan ang, et Sikbim janam kan ang, 2
seulement. Certains de ces chapitres semblent faits de dohd disparates
(ainsi, le chapitre 4, cf. note 61). 1l reste que la collection des sikbi de la



Granthavali est la plus importante que nous possédions ; c’est aussi la
seule 2 donner une idée a peu pres cohérente et exhaustive des doctrines
enseignées par Kabir. Elle constitue donc, a cet égard, un document de
premiére importance pour lhistoire religieuse de I'Inde. Les 406 pad qui
suivent ne different pas des sd&b7 pour le contenu : ce sont simplement
des variations didactiques ou lyriques, voire polémiques, sur les méme
thémes, avec d’innombrables répétitions. D’autre part, si, comme nous
allons le voir, toute 'ceuvre de Kabir pose un probléme linguistique, la
langue des sikhi apparait, dans I'ensemble, plus homogene que celle des
pad. Le fait que, dans la Granthdvali, les sikhi sont classés par sujets et
forment des dissertations continues ajoute beaucoup a l'intérét du texte.
Ceci a da rendre également les interpolations et remaniements plus
difficiles.

Dans son introduction, S.S. Das déclare que I'on trouve en tout 48
dohd et 4 pad communs aux deux manuscrits, A et B, de la Granthavali
et a ’Adj-Granth : il ajoute en appendice les 192 doha et 222 pad de
IAdi-Granth qui “manquent” dans la Granthavali. En fait, le plus
souvent, il s’agit de simples vatiantes, et il est facile de trouver dans la
Granthavall des passages a peu preés identiques; les passages
autobiographiques, cependant, assez nombreux dans I’Adi-Granth,
manquent généralement dans la premiére collection.

Il arrive que certains sakhi ou pad se retrouvent dans les trois
collections, généralement avec des différences de forme et de dialecte. P.
Chaturvedi,” en comparant trois passages similaires dans le Bijak,
(pad 73), ’Adi-Granth (sorathi 2) et la Granthavall (pad 169) a montré
que ces trois passages ne différaient gucre entre eux que par les formes
verbales, celles-ci appartenant a trois dialectes différents : respectivement
Avadhi (Bijak), ancienne Khari Boli ou Hindui (Adi-Granth) et Braj
(Granthavali). 11 s’agit évidemment de trois recensions différentes de la
méme « Parole » ou strophe, dont il est impossible, dans I’état actuel des
recherches de déterminer la forme originale. Il semble que 'on puisse
parler de deux recensions principales des «Paroles» de Kabir: une
recension orientale, conservée principalement dans le Bijak, qui est resté
le texte fondamental de la secte des Kabir-Pantifi; et une recension
occidentale, dont les deux collections principales, Adi-Granth et Kabir
Granthévali présentent au contraire un caracteére non-sectaire, et donnent
probablement une image plus fidele de la pensée du réformateur.

La question de la langue de Kabir est difficile a élucider. Dans I’état
actuel de nos connaissances, il est impossible de déterminer en quel
dialecte furent originellement composées les ceuvres qui sont parvenues
jusqu’a nous. En tant qu’habitant de Bénares, le tisserand Kabir a da
patler le Bhojpuri, un dialecte de 'Hindi oriental, qui occupe I'Est et le
Nord-est de la Province d’Uttar-Pradesh. La langue de Bénares est le
Bhojpuri occidental dit Bana-rdsi boli : mais c’est a peine si 'on en trouve



trace dans les textes que nous connaissons, et rien n’indique que ses
poemes aient été primitivement composés dans ce dialecte.

[.]

11 est certain que Kabir fut un homme sans culture, sinon illettré, et
qu’il ne prétendit jamais faire ceuvre littéraire : il ne parlait que pour
enseigner et convaincre. La plus grande partie de son ceuvre est
purement didactique, voire polémique, et, s’il est souvent pocte, c’est en
quelque sorte malgré lui, quand il est entrainé par la chaleur de ses
convictions et la force de son amour pour Ram. On sait d’autre part qu’il
fut, lui aussi, un prédicateur itinérant, et visita les provinces de 'ouest, en
particulier le Penjab.

A I’époque de Kabir, Cest-a-dire dans la 2éme moitié du 15eme siecle,
la langue Braj, qui allait devenir le principal véhicule de la dévotion
krishnaite, n’avait pas encore conquis une place importante dans la
littérature vernaculaire. Au Réajastan coincidaient les deux langues issues
du Sauraseni Apabhramsa, Dinga/ (ancien Réjasthani) a ouest, et Pinga/
(Braj) a Iest, mais, a 'époque, le Dinga/ dominait nettement le Pingal. Les
Nath-Yogt, particulierement nombreux au Réjastan et au Penjab, utilisaient
le Dingal, mélé de Penjabi, de Khari Boli et d’Apabhramsa (la langue des
Siddba bouddhistes). D’autre part, avant Kabir, beaucoup de Sif,
particulicrement répandus dans les provinces du Sindh et du Penjab,
avaient utilisé le dialecte Hindui, mélé de Penjabi et de vocabulaire arabe
et persan. Les Sant marathes Namdev et Trilocan, prédécesseurs de Kabir,
ont aussi composé dans ce dialecte quelques hymnes conservés dans
I Adi-Granth. Les Sant occidentaux Sadhna et Beni (probablement fin du
14e¢me siecle) dont quelques poémes apparaissent aussi dans le Granth,
emploient un langage analogue. De méme pour Réiminand, le Guru
supposé de Kabir, dont un hymne est conservé dans le Granth, et ou les
contemporains de Kabir, les Sant Sena, Pipa et Rai-Das, comme lui
originaires d’une province orientale: leur langage ne différe pas
sensiblement de celui des Ndizh et des S7fi; tous parlent une langue
composite de type occidental dont le Hindui forme la base. Cependant,
les formes Réjasthani sont particulicrement nombreuses chez les Nazb-
Yogz, les termes arabes et persans chez les S7f. On peut donc supposer,
avec quelque vraisemblance, que Kabir leur a emprunté cette langue
religieuse populaire, sorte de « lingua franca » des prédicateurs ambulants.

Outre son excellente conservation, le texte de " Adi-Granth a donc des
chances d’étre le plus authentique, du moins en ce qui concerne la
langue. [...]

L’éclectisme qui caractérise le vocabulaire religieux de Kabir est
particulicrement frappant dans le choix des mots qui désignent Dieu,
I’Absolu ineffable qui est le terme de sa sddhani. On trouve d’abord toute
une série d’appellations vishnouites : Rdz, Hari, Gobind, Kesao, Murdri etc.



Par 1a, Kabir se rapproche des bbakta wvaisnava, auxquels il témoigne
affection et respect, sans pour cela s’identifier avec eux. En général, il
préfere au terme de bbagat (dévot) celui de jan, bandi ou dis (serviteur). S’il
fait volontiers I’éloge de la Bhakti « qui n’est pas pour les laches », dit-il, la
doctrine des avatir, chére au vishnouites, est toujours niée. La Bhakti
dont il s’agit s’adresse directement a la Réalité supréme : on pourrait
patler de nirguna bhakti, si la notion n’était pas contradictoire. Mais Kabir
lui-méme ne s’est jamais donné pour nirguni, et par Bhakti il entend non
pas «dévotion» dans le sens ou lentendent les vishnouites, mais
simplement « amour » (prez) dans le sens ou 'entendent les S7f.

Cette méme Réalité (ou Personne ?) qui est au centre de la sddhand de
Kabir est souvent désignée par une variété de termes exprimant sa nature
transcendante ou ineffable, ou encore 'un de ses attributs. Quelques-uns
sont des termes islamiques, arabes ou persans : Alab, Khudi, Karim,
Hagrat, Emir, Pir; d’autres encore se rattachent a la tradition védantique.
Ce sont, soit des épithetes négatifs, tels que Alakh, Nirikar, Nirgun,
Abnant, Gundtit, soit des notions philosophiques comme Brabman, Tat
(tattva), Paramatattva, Atma, Purus, Ap (le Soi) Keval (le Seul), Sir
(’Essence). D’autres noms encore désignent ’Absolu par 'un des ses «
attributs » positifs : Gydn (Sagesse), Pira (Plénitude), E£ (Un, unité), Sac
(Vrai, vérité), Amrt (ambroisie, Eternité), Jyo#i (Lumiére), auxquels il faut
ajouter deux termes particuliers aux Nazh et aux Sant : Niranjan (le Pur) et
Satgurn (le Parfait Gurd). On trouve encore des termes empruntés au
langage du Hatha-Yoga, employés comme équivalents de Brabman :
Sabda, Anahad, Sabaj, Siinya, Unman, Gagan, Surati etc. Le sens précis de
ces termes n’est pas facile a élucider, et nous avons généralement préféré
les conserver tels quels dans la traduction. On trouvera quelques
précisions a ce sujet dans la NOTE PRELIMINAIRE qui fait suite a
cette introduction. [...]

(Bénares, 12 février 1957.)

11

NOTE PRELIMINAIRE

SANT

Ce mot ((a 'origine, participe présent de la racine as, étre) s’applique
originellement a I'individu qui a dépassé sa propre individualité et qui a

fait expérience de IFitre divin, ou de la Réalité supréme. Clest en
général un synonyme de sddhu : « saint». Cependant, des avant Kabir, le
terme avait déja servi a désigner une école, ou plutdét un groupe
particulier de bbakta vaisnava, appartenant a la secte [7drakar? (adorateurs
de VVitthal) au Maharéstra. Dans cette province, Sant est devenu un terme
technique pour désigner le Vitthal sampriday, cCest-a-dire la secte
Virakarf, non que les sectateurs des autres sampraday ne soient pas sant
—mais ceux-ci sont les Sant par excellence. Deux d’entre eux, Gydndev et



Niémder, sont mentionnés par Kabir comme des ancétres. A leur suite, le
terme fut appliqué a Kabir et a ses successeurs, qui leur ressemblaient sur
plusieurs points. Dans ’ensemble, les Sant n’ont jamais constitué une
secte : ils forment plutdt un groupe ou une succession de prédicateurs et
mystiques non conformistes, une sorte de famille spirituelle qui étend ses
ramifications, du 14éme au 18éme siécle sur toute ’Inde du Nord et une
partie du Deccan. Cependant le terme de Sanz, dans ce sens générique,
n’est pas attesté avant le 17eme siecle. [...]

KABIR GRANTHAVALI
1. GURUDEV KAU ANG
Chapitre du Guru divin

Qui nous est plus proche parent que le Parfait Guru? Quel plus grand
bienfait que la purification ?

Qui nous est plus ami que Hari? Quelle communauté égale a celle
des dévots de Hari? 1.

Je m’offre en sacrifice 2 mon Guru, semblable 4 la porte du Temple,
D’un homme, il fait un dieu, en un seul instant. 2.

La grandeur du Satguru est infinie, infini son bienfait,

I1 a ouvert une perspective infinie, il nous a montré ’Infini. 3.

Il n’y a rien qu’on puisse donner en échange du Nom de Rim,

Quelle récompense pourra-t-on donner au Guru? Le désir est resté
enfermé au fond de Pame. 4.

Je fais une offrande au Satguru, en témoignage de mon ceeur, Quand
il a lu mon défi, Kaliyug m’a livré la guerre. 5.



Le Satguru a pris son arc en main, et il s’est mis a décocher ses
fleches,

Celle-1a qu’il a décochée par amour a pénétré dans mon corps. 6.

Le Satguru est le vrai héros, lui qui a décoché le sabda comme une
fleche unique,

A peine m’a-t-elle touché qu’elle m’a percé, et une blessure s’est

ouverte dans mon sein. 7.

Le Satguru a placé sa fléche et il a tiré, en tenant ’arc bien droit, Elle
a frappé mon corps nu [soudainement] comme Pincendie éclate
dans la forét. 8.

[Le Satguru] a tué [Pesprit] inconstant, « paralysé», il ne rit ni ne
patrle,

Dit Kabir, ’arme du Satguru I’a atteint au plus profond. 9.

Il est devenu muet et insensé, ses oreilles n’entendent plus,

Il est devenu comme un paralytique, quand la fleche du Satguru I’a
frappé. 10.

Il était parti sur le chemin a la suite du monde et du Ved,

Mais le Satguru est venu a sa rencontre et lui a mis une lampe dans la
main. 11.

I1lui a donné une lampe pleine d’huile, dont la méche est inépuisable,

Les transactions sont terminées, il n’ira plus au marché. 12.
b



Quand on a trouvé le Guru, la sagesse a brillé, gardez-vous de vous en

séparer,

Quand Govind a fait grice, le Guru a été trouvé. 13.

Kabir, j’ai trouvé un excellent Guru : le sel a disparu dans la farine,

Caste, lignée, famille, tout est aboli :(désormais] quel nom me
donnera-t-on ? 14.

Si le Guru est aveugle, le disciple I’est encore plus,

Si Paveugle conduit un aveugle ne tomberont-ils pas tous deux dans le
puits ? 15.

Le Guru n’a pas été trouvé, et 'instruction n’a pas été donnée, par

convoitise, ils ont risqué leur vie,

Tous deux ont sombré dans le courant, ils sont montés dans un bateau
de pierre ! 16.

La maison ou ’on a allumé les 64 lampes et ou brillent les 14 lunes,

Cette maison reste sans clair-de-lune, si Govind n’y est pas. 17.

Pour dissiper obscurité de la nuit, il y a 84 lakhs de lunes ;

Vite, vite, elles se sont levées, mais ’obscurité demeure ! 18.

Si Pon trouve le Guru, c’est tant mieux, sinon on va a sa perte :

Comme la phaléne attirée par la vue de la lampe, elle tombe, ayant
prévu sa perte. 19.

La May3 est 1a lampe, ’homme est la phalene, égaré, il tombe ainsi :



Dit Kabir, grace a la sagesse du Guru, quelques-uns a peine se sont
sauvés. 20.

Le Satguru que peut-il faire, le pauvre, si la faute est au disciple ?

Il peut toujours essayer de ’éveiller, comme on souffle dans une flite
de roseau ! 21.

Le Doute a dévoré tous les 4ges, mais nul n’a dévoré le Doute,

Ceux qui ont été transpercés par les paroles du Guru, ceux-la seuls
ont picoré et dévoré le Doute ! 22.

Dit Kabir, je me suis assis sur le siege de la Conscience, et le Guru
m’a gratifié¢ de la fermeté,

Je suis sans crainte et j’adore ’Unique. 23.

A quoi bon trouver le Parfait Guru, si ’erreur reste dans ’Ame ?

Si le métier gite le tissu, que peut faire le malheureux vétement ? 24.

Ils avaient sombré, mais ils se sont sauvés quand la grice du Guru a
jailli,

Voyant que leur bateau se délabrait, ils ont sauté dehors. 25.

Le Guru et Gobind ne sont qu’un, c’est une forme différente,

Si le soi est aboli et qu’on meurt vivant, alors on obtient le Créateur.
26. [1]

Kabir, ils n’ont pas trouvé le Satguru et sont restés a moitié instruits,

Ils endossent un déguisement de sannyisi, et vont mendiant de porte
en porte ! 27. [2]



Le Satguru est le vrai héros [semblable] au Forgeron qui rougit le fer
au feu.

En le posant sur la pierre de touche, il a révélé Por, et il ’a extrait par
le feu. 28.

Ayant trouvé la stabilité, il est établi en paix, le Satguru I’a gratifié¢ de

la fermeté,

Kabir, le Diamant est mis en vente au bord du Méansarovar. 29. [3]

Le Satguru, ferme et patient, a fait trouver le trésor impérissable de la
Réalité supréme.

Nombreux sont ceux qui veulent en profiter, mais Kabir ne le partage
pas. 30.

On a étalé le jeu de dés au carrefour, le marché est a ’envers,

Dit Kabir: O serviteurs de Hari? O Sant, jouez avec circonspection !
31

Ayant pris les dés de ’Amour, ayant fait de son corps le cadran,

Le Satgurului a enseigné le coup, et Kabir a joué. 32.

Quand j’ai trouvé grice aux yeux du Satguru, il m’a fait une révélation
unique,

Alors le nuage d’amour a crevé en pluie, inondant tous mes membres.

33.

Kabir, le nuage d’amour a crevé sur moi,

Le tréfonds de ’Ame a été imbibé et ’Arbre a reverdi. 34.



[Quand] J’ai fait Pexpérience de la Plénitude, Il m’a délivré de toutes
les souffrances.

Il a purifié entiérement mon ame, et dés lors je reste sans cesse en sa
présence. 35.

2. SUMIRAN KAU ANG
Chapitre de I'Invocation
Kabir, je vais répétant, et tous m’entendent :

Si vous invoquez R4m, vous vous en trouverez bien, sinon vous vous

en trouverez mal. 1.

Dit Kabir, moi, je n’ai cessé de le dire et Brahmi et Mahes ’ont dit :
Le Nom de R4im est essence de la Réalité : tel est ’enseignement
de tous. 2.

La Réalité supréme est le tilak des trois mondes et le Nom de Rim en

est ’essence

Le serviteurKabir ’a placé sur son front et il a regu une gloire
immense. 3.

Bhakti et Bhajan sont contenus dans le Nom de Hari, tout le reste est
douleur sans bornes,

L’essentiel est d’invoquer [le Seigneur] en pensées, en actes et en
paroles. 4.

Kabir, Pinvocation est P’essentiel, et tout le reste est entraves, J’ai
exploré le commencement, le milieu et la fin, et tout le reste m’est
apparu comme la Mort! 5.

La pensée du serviteur est fixée sur le Nom de R4m, il ne se soucie de
rien autre,

Toute pensée qui ne concerne pas Hari n’est qu’un pi¢ge de la Mort.
6.
Avec les cinq [sens,] il répete Piyd, Piyi, et le sixiecme est Pesprit qui

invoque :



Quand [la pluie de Sviti] est tombée dans le coquillage de Kabir, il a
il a trouvé la Perle de Rim. 7.

Mon esprit invoque R4m, mon esprit est en Ram,

Maintenant mon esprit est devenu R4m, devant qui inclinerai-je la
téte ? 8.

A force de répéter : « Toi, Toi», je suis devenu Toi, en moi il n’est plus
de « Moi »,

Jai fait de tout moi-méme une offrande, ou que je regarde, c’est Toi

que je vois. 9.

Kabir, invoque R4m sans crainte, tant que la lampe est allumée,
Quand T’huile sera épuisée, lalampe s’éteindra, et tu dormiras jour
et nuit ! 10.

Kabir, que fais-tu a dormir? Pourquoi ne t’éveilles-tu pas pour

invoquer Muriri?
Un jour il te faudra dormir, les pieds allongés ! 11.
Kabir, que fais-tu a dormir ? Eveille-toi et ouvre les yeux,
Reviens a Celui dont tu t’es séparé. 12.
Kabir, que fais-tu a2 dormir ? Leve-toi et pleure ton malheur,
Celui qui a la tombe pour demeure, peut-il dormir heureux ? 13.
Kabir, que fais-tu a dormir ? Chante les louanges de Gobind,
Yam se tient debout sur la téte et il dévore son emplette ! 14.
Kabir, que fais-tu a dormir ? En dormant, tu vas a ta perte,

Le trone de Brahmi lui-méme a été ébranlé par le tonnerre de la
Mort! 15.

Appeliez Kesao sans vous lasser, ne dormez pas sans cesse :
Si vous criez vers lui jour et nuit, il finira par vous entendre. 16.

Ceux qui sont vides de tendresse et d’amour, dont la langue ne répéte
pas le Nom de Rim,

Ces hommes-la sont nés en vain dans le monde. 17.



Kabir, ils n’ont pas gotté ’'amour, ou, s’ils ’ont gotité, ils n’en ont pas

éprouvé la saveur

Comme I’héte qui trouve la maison vide et s’en retourne comme il
était venu ! 18.

D’abord, ils ont accumulé les mauvaises actions et se sont fait un
ballot de poison,

Mais s’ils trouvent le refuge de R4m un kror de mauvaises actions

sont anéanties en un instant. 19.

Un kror de mauvaises actions s’anéantissent en un instant, pour peu
qu’on invoque le Nom de Rim,

Mais les mérites accumulés pendant d’innombrables existences ne
servent de rien, sans Ram. 20.

Chacun recoit dans la mesure ou il connait Hari,

La soif n’est pas étanchée par les gouttes de rosée, il faut entrer dans
Peau. 21.

Celui qui abandonne son bien-aimé R4m pour en invoquer un autre,

Est comme le fils d’une prostituée, qui ne sait a qui il doit donner le
nom de « pére » ! 22,

Kabir, invoque R4m toi-méme et fais-le invoquer par les autres.
La bouche qui n’invoque pas R4im mérite d’étre appelée galeuse ! 23.

La Maya fait sa demeure dans I’ame ; si [a sa place] on y introduit
Ram,

On franchit la vofite du firmament et on retourne au lieu d’ou ’on est
venu. 24.

Si tu peux piller, pille, du nom de R4m fais ton butin,

Sinon tu t’en repentiras, quand ton souffle te quittera. 25.

Si tu peux piller, pille le trésor du Nom de R4im,

Quand Kl te prendra a la gorge, les dix portes seront bloquées. 26.

Long est le chemin, lointaine est la demeure, la route est ardue et
infestée de brigands,



O Sant, dites-moi, comment parvenir a I’inaccessible Vision du
Seigneur ? 27.

Par la seule louange des perfections [du Seigneur] la corde n’est pas
rompue, sans la persévérance, on reste éloigné de Rim, 27

Nuit et jour il faut méditer sur Lui, sans quoi on ne peut atteindre a
cette union difficile. 28.

Kabir, c’est une chose trés difficile que d’invoquer vraiment le Nom
de Hari,

C’est comme de faire de Pacrobatie sur le pal : celui qui tombe est
perdu! 29.

Kabir, médite sur R4m, et mets son mantra sur ta langue,

Ne te détourne par de ’Océan de Hari pour une multitude de petites
mares ! 30.

Kabir, efforce-toi de plaire a R4m et emplis-toi la bouche du nectar de
sa louange,

Ressoude ton 4me comme la gemme brisée dont on rapproche les
deux bords. 31.

Kabir, Pesprit est transpercé d’une vive douleur, en voyant 'incendie le
cerner de tous cotés :

Prends en main la jarre de Plinvocation a Hari, et hite-toi de
Péteindre ! 32.

3. BIRAH KAU ANG
Chapitre de la Séparation

La nuit, les sanglots de I’épouse délaissée sont comme la plainte du
courlieu [qui appelle] ses enfants :

Kabir, la briilure est au fond de ’ame, elle souffre d’'un douloureux
abandon. 1.

Le courlieu lance sa plainte dans le ciel, le tonnerre gronde, les étangs

se remplissent,

Mais pour celle qui est séparée de Gobind, quel sera son sort ? 2.



La Cakvi souffre de la séparation pendant la nuit, mais quand vient le

jour, elle est réunie [a son bien-aimé,]

Mais le serviteur qui est séparé de R4m ne le rencontre ni de jour ni
de nuit. 3.

Il n’est plus pour lui de bonheur ni de jour ni de nuit, pas méme en
réve, Kabir, pour celui qui souffre d’étre séparé de R4im, ni ombre
ni soleil n’a de charme. 4.

L’épouse délaissée se tient debout sur le chemin, deés qu’elle apergoit

un voyageur, elle court a lui et lui demande :

Dis-moi quelque chose de mon Epoux ? Quand reviendra-t-il 2 moi ?
5.

Voici bien longtemps, O Rim, que je t’attends,

Mon ame est torturée par la soif de ta rencontre, et mon esprit ne

trouve pas de repos. 6.

La délaissée se leve et se recouche tour a tour, briilant d’obtenir la
vision de Rim;

Si tu me Paccordes aprés ma mon, a quoi bon ? 7.
Que ce ne soit pas aprés ma mort, O Ram, dit K4bir :

Quand le fer corrompu est devenu de la pierre, la pierre philosophale

ne sert plus a rien. 8.
Un simple message ne suffira pas a dissiper mon angoisse :
Elle ne disparaitra que si Harif vient 2 moi ou si je vais a Lui! 9.
Mais je ne peux aller a Toi et je ne peux Te faire venir :

C’est ainsi que tu veux me faire mourir, dans le feu du délaissement !
10.

Je brilerai mon corps et le réduirai en cendres, et la fumée s’élévera
jusqu’au ciel,
O R4m, garde-toi d’avoir pitié de moi et de Péteindre d’une ondée ! 11.

Je briilerai ce corps pour en faire de encre et pour écrire le Nom de
Ram,



De mes os, je ferai la plume pour écrire la lettre que j’enverrai a
Rim12.

Kabir, douloureuse est la plaie, et la douleur persiste dans le corps,
Cette unique souffrance d’amour a envahi mes entrailles. 13.

Quand cette plaie du délaissement torture [I’Ame,] lentement le corps
se détruit,

Celui qui a ouvert la plaie comprend cette souffrance et celui qui la
souffre. 14.

R4m a pris arc et fléches en main et il a frappé un coup en plein :

Le coup violent a percé au plus profond, et le vivant est comme sans
vie ! 15.

Du jour ou tu m’as décoché ce trait, j’ai trouvé la Connaissance, J’ai
recu un coup mortel et mon ceeur en a été transpercé. 16.

Ce trait que tu me décochas hier est resté dans mon ame,

Frappe donc encore aujourd’hui, sans cette fléche, la Vérité m’est
inaccessible. 17.

Le serpent du Délaissement a pénétré dans mon corps, et nul mantra
n’est efficace.

Quiconque est séparé de R4m ne peut survivre, ou bien, s’il ne meurt
pas, il reste égaré. 18.

Le serpent du Délaissement a pénétré en moi, et il m’a mordu au

ceeut,

Mais le saint ne fait pas un geste pour se défendre et il dit au serpent :
«Dévore a ta guise ! 19.

Les veines sont les cordes, le corps est le luth et le Délaissement est le

musicien qui en joue sans cesse,
Mais nul ne peut entendre sa musique, que le Seigneur et ’Ame. 20.
N’insulte pas a cette souffrance, elle est royale,
Le corps ou elle ne vibre pas ne sera jamais qu’un cimetiére. 21.

A force de regarder le chemin, ma vue s’est obscurcie,



A force d’appeler R4m, la langue me fait mal ! 22.
De mon corps je fais la lampe, et de ma vie je fais la meéche,

Je lalimente de I’huile de mon sang: quand verrai-je la face de
PEpoux ? 23.

Un torrent de larmes coule de mes yeux, la noria coule jour et nuit,
Comme Jloiseau Papihd, je crie: “Piyid, Piyi?> — quand
rencontrerai-je Ram? 24.

Mes yeux sont rougis par les larmes d’amour, et le monde croit que

C’est de tristesse,

Mais c’est pour mon Seigneut, et tout en pleurant je m’imprégne [de
son amour] 25.

Ces larmes sont bienfaisantes, puisqu’elles éloignent de moi le
monde,

Quand on pleure des larmes de sang, c’est la preuve du véritable

amour ! 26.
Kabir, renonce a la gaieté et livre-toi aux pleurs,
Sans pleurer comment obtiendras-tu le doux Ami d’amour ? 27.
En pleurant le corps s’affaiblit, mais le rire déplait 2 Rim,

Sanglote donc silencieusement au fond de I’Ame comme Pinsecte
dévore le bois. 28.

Par les rires, on n’obtient pas ’Epoux, ceux qui Pont trouvé Pont
trouvé en pleurant,

Si Hari pouvait étre trouvé en s’amusant, nul ne resterait loin de Lui !
29.

Si Pon trouvait Hari dans les rires et les jeux, qui donc consentirait a

se laisser aiguiser sur la meule ?

Il faut renoncer a la sensualité, a la colére et a l’orgueil pour
rencontrer ’Adorable. 30.

Le fils aimé de son pere veut aller se jeter dans ses bras,

Mais le pére lui met dans la main les bonbons de la convoitise pour le
tromper, et il s’en va. 31.



Alors ’enfant jette les bonbons, la rage lui vient au cceut,
Et tout pleurant, il revient vers son pére bien-aimé. 32. [4]

Puissé-je Pattirer et te garder au fond de mes prunelles, jouit de ta vue

nuit et jour !
Quand donc Hari m’accordera-t-il la vision de Lui-méme ?
Puisse-je voir ce jour ! 33.
Kabir, j’ai passé tout le jour a attendre et la nuit aussi va passer,

La délaissée n’a pas retrouvé son Epoux et son cceur est meurtri, O
mon amie ! 34.

Permets a la délaissée de Te voir, ou permets-lui de mourir
Je ne peux plus endurer cette interminable agonie. 35.

Séparée de mon Epoux, comment donc ai-je survécu ? Pourquoi n’ai-
je pas briilé avec mon Bien-aimé ?

Reste, reste, O sotte orgueilleuse, ne fais pas honte a ’Amour ! 16.

Je suis le tison du Délaissement : lentement, lentement, je me

consume,

Quand mon corps tout entier sera consumé, alors ce sera la
Délivrance. 37.

Kabir, corps et Aame, tout a briilé ainsi dans le feu du Délaissement, Le

mort ne sent pas la douleur, mais moi je sens ce feu. 38.

Je brile dans le feu de la Séparation et, tout embrasée, je vais vers la
jatte,

Mais, a ma vue, la jarte aussi s’embrase : O Sant, comment vous
expliquer ? 39.

En vain ai-je erré de montagne en montagne, mes yeux se sont perdus

a pleurer,
Mais je n’ai pas trouvé ’herbe qui rend. la vie. 40.

Je mets en pi¢ces mon vétement de soie, et je m’enveloppe d’une

grossiére couverture :



Que m’importe de revétir n’importe quelle livrée, pourvu que je trouve
Hari! 41.

Mes yeux sont briilés de larmes, je ne cesse pas de Te chercher,

Mais Tu ne viens pas et il n’est pas pour moi de bonheur—telle est ma
plainte. 42.

Pour traverser ’'Océan de I’Existence, j’ai trouvé un radeau qui est
comme un serpent :

Si je le lache, je sombre, et si je m’en saisis, je suis mordu au bras ! 43.
(5]

Il fait nuit et je suis loin de mon Epoux [dit la délaissée] : O Conque,

reste silencieuse :

Quand le Soleil se lévera, alors tu résonneras de temple en temple ! 44.

Le monde entier est dans P’allégresse, ils mangent et ils dorment,
Mais le serviteur Kabir est dans la douleur : il veille et il pleure ! 45.

4. GYAN BIRAH KAU ANG
Chapitre de la Séparation né de la Connaissance

On a apporté la lampe et la flamme, et ’huile en méme temps,
Réunissant les trois, allume la lampe : alors la phaléne volera et
tombera. 1.

La fléche est émoussée et sans téte, mais celui qu’elle a frappé

mourra,

En criant au secours, il est tombé sous I’arbre, sa mort est-elle pour

aujourd’hui ou pour demain ? 2.

Au fond de ’dme, la flamme dévore, mais 'on ne voit pas de fumée,
Celui qui briile de cette flamme le sait, et celui qui a mis le feu. 3.

Le feu s’est embrasé, ’enveloppe a briilé, le vase a aumones est tombé
en piéces,

Le Yogi qui était 1a a disparu : seules les cendres gardent la posture !

4.

Quand Peau a pris feu, la boue a été calcinée par la flamme,



Etles Pandit du Nord et du Sud restent éberlués ! 5.

Le feu a pris dans ’Océan et I’a dévoré, les oiseaux sont venus s’y

poset,
Le Satguru a mis le feu, et le corps, une fois briilé, ne repousse pas. 6.

Le Guru a mis le feu et le disciple a brilé, il souffre le feu du
Délaissement,

Le misérable brin d’herbe s’est sauvé en embrassant ’Absolu. 7.
Le chasseur a mis le feu a la forét, et la gazelle crie et pleure :
Cette forét ou elle prenait ses ébats, c’est celle-1a qui briile ! 8.
Dans ’eau méme, I'incendie a éclaté, un feu puissant fait rage,

La riviere qui coulait s’est desséchée et le poisson reste hors de Peau.
9.

I’océan a pris feu, les riviéres ont été carbonisées,
Kabir s’est éveillé et il a vu le poisson grimpé sur ’arbre ! 10 [6]
5. PARACA KAU ANG

Chapitre de I'Expérience

Kabfr, ’éclat de ’Eternel est comme le lever de toute une succession
de soleils,

Auprés de PEpoux, Pépouse s’est éveillée et un merveilleux spectacle
lui est apparu. 1.

Elle a contemplé le spectacle sans les yeux du corps, sans soleil et

sans lune, la lumiére a brillé,

Le serviteur est absorbé dans le service du Maitre et n’a point souci
d’autre chose. 2.

La majesté du Seigneur supréme est au-dela de 'imagination,
Sa beauté est indicible, il faut I’avoir contemplée. 3.

A PInaccessible, a PInvisible, il n’est point d’accés, 1a brille la lumiére,

La ou Kébir a porté ses hommages, ni péché, ni mérite ne peuvent
atteindre. 4.



Il a franchi les limites et il entré dans PIllimité, il a trouvé une

Demeure éternelle,

Ce Lotus qui fleurit sans fleur, seuls les intimes [de R4m] peuvent le
contempler. 5.

4

K3ibir, Pesprit est devenu une abeille, et a trouvé une demeure
éternelle,

Ce Lotus qui fleurit sans eau, seuls les intimes [de R4m)] peuvent le

contempler. 6.

Le Lotus s’est épanoui au fond de ’dme, 1a ou le Brahman fait sa
demeure, La, I’abeille de ’4me a été attirée : seuls quelques rares
dévots le comprendront 17.

Il n’est pas d’Océan sans coquillages, ni de pluie de Svit sans
gouttelettes

Kabir, 1a Perle germe dans cette forteresse qui a le Vide pour sommet.
8.

Dans le corps méme, I'Inaccessible est obtenu, dans 'Inaccessible, un

acces,

Dit Kabir, j’ai accédé a ’Expérience, quand le Guru m’a montré le
chemin. 9.

Le soleil s’est absorbé dans la lune, » les deux ont habité ensemble,
Alors le désir de Pame a été comblé, par un coup [heureux] du
Destin. 10.

Jai franchi la limite et pénétré dans PIllimité, je me suis baigné dans
le Vide,

Je me suis reposé dans cette Demeure ou les ascétes ne parviennent

pas. 11.

Vois ce qu’a fait [le pauvre] Kabir, [il faut que ce soit] par un coup de
Destin :

L’Inconnaissable, a la demeure duquel les ascétes ne peuvent
atteindre, m’a fait son ami ! 12.



I’Amour a éclairé la cage, un Yoga éternel s’est éveillé,

Le doute s’est évanoui, le bonheur est apparu, PEpoux bien-aimé a été

trouvé. 13.
L’Amour a éclairé la cage, le fond de ’ame s’est illuminé,
Le parfum de musc se répand dans la bouche et les paroles en sont
imprégnées. 14.
L’esprit s’est attaché a PEsprit et il a atteint le firmament,

La ou le clair-de-lune brille sans lune, 1a demeure Pinvisible Seigneur
Niranjan. 15.

Desprit s’est attaché a Esprit, et ’Esprit s’est dissous dans Pesprit,
Comme le sel disparait dans P’eau et ’eau dans le sel. 16.

I’eau a pris en glace, puis la glace a fondu en eau,

Tout ce qui a été est passé, maintenant que reste-t-il a dire ? 17.
Tant mieux si la gréle est tombée sur la terre : elle s’est totalement
oubliée,

Elle a fondu en eau, et les gouttes ont roulé jusque dans I’étang. 18.
On a exposé au marché le Joyau des désirs, et les voleurs s’en sont
emparés :

O Seigneur, aie pitié de moi, je n’ai pas d’autre ami que toi ! 19.

P’oiseau s’est envolé au ciel, et le corps est resté en terre étrangére,
La-haut il boit sans bec, et il a oublié ce pays. 20.

L’oiseau s’est envolé au ciel, et il s’est élevé jusqu’au firmament,
Ce trait qui a percé le ciel, il m’est tombé dans Poreille. 21.
La Surati s’est absorbée dans la Nirati, et la Nirati restée sans support,

De la Surati et de la Nirati, PExpérience est née, alors la porte s’est
ouverte d’elle-méme. 22.

La Surati s’est absorbée dans la Nirati, et Jap dans Ajap, Le visible
dans PInvisible, et ainsi le soi dans le Soi. 23.



Jétais venu dans le monde pour contempler beaucoup de formes

diverses,
Dit Kabir, étant devenu Sant, j’ai apercu Incomparable. 24.

Méme en Pétreignant [’Absolu] de tous ses membres, Pesprit
n’obtient pas la stabilité,

Dit Kabir, comment peut-on parler de rencontre, tant que les corps
restent distincts ? 25.

Jai trouvé la Vérité, j’ai connu la Joie et la riviere de mon dme a été

remplie,

Toutes mes souillures se sont effacées aisément, quand j’ai obtenu la
présence du Seigneur. 26.

uand il n’y avait ni terre, ni ciel, ni air, ni eau, ni lumiére
y ’ ) ) ] ’

Alors il n’y avait que Hari et les dévots de Hari; telle est la pensée de
Kabir. 27.

Quand il n’y avait pas encore de création, ni foire, ni pacotille,

Alors il n’y avait queKabir, le serviteur de R4m, qui contemplait le
monde visible et invisible. 28.

Avec Paide du Satguru, Pesprit a obtenu la stabilité et il est devenu
immobile,

Il a manifesté ’histoire de I’Unique, le Maitre des trois mondes est
dans le cceur. 29.

Par Punion a Hari, la paix est obtenue, et la brilure de ’égarement
disparait,

Nuit et jour, on nage dans la béatitude quand le Soi s’est manifesté au
fond de ’ame. 30.

A Pintérieur du corps, Pesprit est en repos et son bonheur est

inexprimable,
La flamme s’est changée en eau et le feu dévorant s’est éteint. 31.

Il a trouvé la Réalité essentielle et s’est détaché du corps, quand son
esprit est entré en méditation,

Toute souffrance s’est apaisée, quand il s’est baigné dans le Vide. 32.



Celui qui a trouvé [le Joyau] s’en est réjoui, et sa langue en a senti le
goft,

Il a trouvé ce Joyau rare que le monde cherche en vain ! 33.

Kabir, le cceur a trouvé la plénitude, et il a obtenu le Bien supréme,
Tandis qu’il explorait ’océan, le Diamant lui est tombé dans la
main. 34.

Quand jétais, Hari n’était pas -- maintenant Hari est, et je ne suis
plus :

Toute ténébre s’est dissipée quand la lampe a brillé au fond de ’dme.
35.

Celui que j’allais chercher est venu a ma rencontre,

L’épouse est souillée et PEpoux est resplendissant : comment donc
pourrai-je toucher ses pieds ? 36.

Celui que j’étais allé chercher, je I’ai trouvé dans ma maison,
Et Celui-la est devenu moi, que j’appelais autre ! 37.
Kibir n’a vu qu’une partie, et ce qu’il a vu est ineffable,

La vision du Seigneur qui est le Piras éblouissant, est restée enfouie
dans ses yeux. 38.

Dans les pleines-eaux du Mdnsarovar, les cygnes se jouent,

Ils recueillent les perles du salut : désormais ils ne s’envoleront plus

ailleurs. 39.

La voite du ciel gronde, Pambroisie est distillée, le bananier et le lotus
fleurissent,

La-haut Kabir a son culte, et quelques rares serviteurs [avec lui]. 40.
Sans fondations, le temple, sans corps, le dieu :

C’est 1a que Kabir a fait sa demeure et s’adonne au culte de I'Invisible.
41.

La porte de ce temple est aussi étroite qu’un grain de moutarde,
A Pintérieur les feuilles, a Pintérieur Peau, a Pintérieur le Pujirf! 42.

Kabir, le Lotus a fleuri, un Soleil trés-pur s’est levé,



Les ténébres de la nuit se sont dissipées, la trompette de I’Anahad

résonne. 43.

Le son de ’Anahad retentit, la cascade coule, la connaissance du
Brahman germe,

Le Non-manifesté se manifeste au fond de P’Ame, et une
contemplation amoureuse s’établit. 44.

Le puits du ciel a Pouverture vers le bas et la puiseuse est dans le
PAtal,

Le Cygne boit de cette eau, mais bien peu connaissent son origine. 45.

On regarde dans la direction de Siv et de Sakti, et on voit le soleil se
lever a ’Ouest,

Le lion fait sa demeure dans I’eau et le poisson grimpe au palmier ! 46.
L’ambroisie pleut, le Diamant germe, le Son trés-pur résonne,

Kabir, le Juldh4, est devenu le Voyant, et sans crainte il a traversé ! 47.
Mon égoisme, que fera-t-il ? L’Amour a ouvert le portail,

Jai obtenu la Vision du Compatissant, et le gibet m’est devenu un lit
de repos 48.

6. RAS KAU ANG
Chapitre de la Liqueur

Kabir n’a eu qu’a boire la Liqueur de R4im, et toute sa lassitude s’est
envolée,

Une fois cuit, le vase du potier ne retourne pas sur la roue. 1.

La Liqueur de R4dm est une liqueur d’amour, infiniment douce a
boire,

Kabir, elle est difficile a obtenir, le marchand demande la vie en
échange ! 2.
Kabir, chez le marchand de liqueur, beaucoup sont venus s’asseoit,

Mais pour boire, il faut donner sa téte, sans quoi, rien a faire ! 3.

A ceci on reconnait celui qui a bu de la liqueur de Rdm: il est
perpétuellement enivré,



égaré, il erre a ’aventure, et n’a plus conscience de son corps. 4.

L’¢léphant en chaleur ne mange plus de fourrage, il ressent dans son

ame la douleur de ’amour,
Une fois li¢ des cordes de Pamour, il jette de la poussicre sur sa téte. 5.

L’éléphant ivre est épris de PEtre invisible et inconcevable, il a
triomphé du désir,

Il est enivré de I’ivtesse de R4m, et ne se soucie plus de la vie ni de la
délivrance. 6.

Dans cet étang ou la jarre n’enfonce pas, ’éléphant se baigne et se
frotte,

Le temple est submergé jusqu’au faite, mais ’oiseau ne peut étancher
sa soif ! 7.

Jai gotté de toutes les liqueurs, mais nulle n’est comparable a la
liqueur de R4m,

Qu’il en tombe une seule goutte dans la jarre et voici qu’elle se
change tout entiére en or! 8

7. LAMBI KAU ANG
Chapitre de la Profondeur

En vain a-t-on rempli le pot du corps d’une eau brillante et pure :
Corps et ame ont bu a longs traits de la jeunesse, mais la soif n’a
pas été étanchée. 1.

Quand Pesprit s’est « renversé », la Riviere a été trouvée, et il s’y est

entierement purifié,

En vain, on sonde, on ne trouve pas le fond: Tu es miséricorde
infinie ! 2.

Tu cherches, tu cherches, O Amie — mais Kabir a disparu,

La goutte s’est absorbée dans ’Océan : comment I’y retrouver ? 3.
Tu cherches, tu cherches, O Amie—mais Kabir a disparu,
L’Océan s’est absorbé dans la goutte : comment I’y retrouver ? 4.

8. JARNAN KAU ANG



Chapitre de I'Ineffable

Si je dis qu’Il est lourd, je crains beaucoup [de me tromper], si je dis
qu’il est léger, c’est faux,

Comment donc connaitrai-je R4m? Jamais je ne L’ai vu de mes yeux.
1.

Et si je L’avais vu, qu’en dirais-je ? Et si je le disais, qui me croirait ?
Hari est tel que Lui-méme, chante ses louanges avec joie. 2.

N’essaie pas de décrire cet Etre mystérieux, mais cache son mystére

[en toi-méme],
Il est inaccessible au Ved et au Coran : si j’en parle, qui me croira ? 3.

La nature du Créateur est incompréhensible, il te faut marcher au
juger,

Pas a pas, avance lentement, et tu parviendras a I’évidence. 4.
Si tu y parviens, tu parleras, quand tu auras établi ta demeure en ce
Lieu,

Mais aujourd’hui ta barque est au milieu de ’Océan et toute parole est

oiseuse. 5.
9. HAIRAN KAU ANG
Chapitre de I'Etonnement
Les Pandit répétent « Il est Cela », mais nul n’y fait attention,
S%ils disaient qu’Il est unique, insondable, on serait bien étonné ! 1.

Le Sans-corps habite dans le corps, mais nul ne connait ce mystére,
Dit Kabir: O Sant, je suis bien étonné ! 2.

10. LAI KAU ANG
Chapitre de I'Absorption

Dans la forét ou les lions ne rédent pas, ou les oiseaux ne volent pas.
Ou il n’y a ni jour ni nuit, 1a Kabir a fixé son esprit et il demeure. 1.

La Surati est le balancier, ’absorption est la corde, et Pesprit ne cesse

de manceuvrer la poulie,



Dans le Puits du Lotus il boit perpétuellement la liqueur de ’Amour.
2.

La Gangi et la Yamuni sont au fond du ceeur, il s’est immergé dans le
Ghiat du Sahaj Siinya,

La, Kabir a biti son monastere, tandis que les ascétes regardent le
chemin! 3.

11. NTHKARMI PATIVRATA KAU ANG
Chapitre de I'Amour pur
Kabir, je suis éptise de Toi, O mon parfait Epoux,
Honte sur moi si je fais 4 un autre la faveur d’un sourire ! 1.

Si ton image entre en moi par mes yeux, vite je ferme les yeux pour la
capter,

Je ne vois plus rien d’autre que Toi et Te cache a tous les regards. 2.
Rien en moi ne m’appartient, tout ce que je posséde est a Toi,
Ce que je Te livre T’appartient déja : que m’importe a moi ? 3.

Kabir, j’ai tracé la raie de vermillon, mais comment appliquerai-je le
collyre ?

Mon Bien-aimé habite dans mes yeux et Il a pris toute la place ! 4.
Kabir, le coquillage de ’Océan répete : « J’ai soif ; J’ai soif ! »

Il ne fait aucun cas de ’Océan, mais il n’aspire qu’a la goutte de pluie
de Svati. 5.

Kabir, j’étais parti a la recherche du bonheur, et la souffrance est

venue a ma rencontre,

Alors j’ai dit : « Va-t-en, Bonheur, dans ta maison, je ne connais plus
que la Vérité et la Souffrance. » 6.

Je suis préte a accepter Penfer : ce n’est pas cela que je crains,

Sans Toi, mon Bien-aimé, je n’ai pas besoin du Paradis ! 7.



Si vous savez Le reconnaitre pour I'Unique, alors vous savez tout,
Mais si vous ne savez pas le reconnaitre pour 'Unique, toute votre

science n’est qu’ignorance. 8.

Kabir, si vous ne savez pas reconnaitre 'Unique, a quoi bon tant

savoir ?
De I’Unique vient le multiple, mais non ’'Unique du multiple. 9.
Tant que la Dévotion n’est pas désintéressée, le culte est vain,
Dit Kabir, comment ’Ame pourra-t-elle rencontrer son Seigneur qui
aime purement ? 10.
Le seul espoir est en R4dm, tout autre espoir n’est que désespoir,
On fait sa demeutre dans I’eau, et on meurt de soif ! 11. [7]
Si Pesprit s’attache a ’Unique, il est délivré de sa faiblesse,

Si la trompette résonnait par les deux bouts, c’est avec justice qu’on la
battrait ! 12.

Kabir est venu dans ce Kaliyug et il a fait bien des amis,

Mais du jour ou il s’est attaché a ’Unique, il dort en sécurité. 13.
Kabir, je suis le chien de Rdm, Mutiy4 est mon nom,

Je porte au cou la chaine de R4m et je vais ou il me tire. 14.

Quand Il me fait « Psst, Psst », je viens, quand Il me dit « Va-t-en », je
m’en vais,

Comme il me place, je reste, et je mange ce qu’ll me donne. 15.

Mon 4ame est vide de foi et d’amour et mon corps sans raffinements :
Comment saurai-je répondre au désir amoureux de mon Epoux ?
16.

Mais Il est tout-puissant et je suis sa petite servante, il ne peut donc y
avoir d’échec!

Si Pépouse fidele reste sans ornements, la faute n’en est-elle pas a
Epoux ? 17.



Ecoute, O esclave aimante, honore ton Seigneur comme un héte,
Rassasie-Le des mets délicieux de ta tendresse et ne quitte pas Sa
présence. 18.

12. CITAVNI KAU ANG
Chapitre de 'Avertissement
Kabir, ton naubat, joue-le pendant dix jours® :
Cette ville, ce bourg, cette rue, tu ne les reverras plus ! 1.

Ceux qui font jouer le naubat, a la porte desquels sont attachés des
éléphants,

S’ils n’ont pas invoqué le Nom de Hari, 'Unique, s’en sont allés ayant
gaspillé leur vie. 2.

Dhol, dimamd, durbari, hautbois, fliites et tambours,

On en a joué un instant, puis Poccasion est passée et ne reviendra
plus. 3.

Tant que les sept notes retentissent, le rdg se prolonge,

Mais quand le temple est resté vide, les corbeaux sont venus ’habiter.

4.

Kabir, pour un petit bout de vie, 'on fait de grandes décorations, Tous
ont apparu, puis se sont mélangés ensemble, rois, gueux et
sultans ! 5.

Un jour, il en sera ainsi, il te faudra te détacher de tout : Hé! R4j3,
Prince et Souverain, que n’y songez-vous ? 6. [8]

Kabir, 1a caravane a fait halte dans un bourg ou il y a cinq voleurs et
dix portes® :

Quand le Roi Yam assiégera la forteresse, alors [seulement] tu
invoqueras le Créateur! 7.

58Musique jouée sur une sorte de plate-forme au-dessus du portail
des personnages importants, en certaines occasions. « Faite jouer le
naubat » signifie aussi « montrer son importance ».

59Le bourg est le corps humain. Les cinq voleurs et les dix portes
sont les cing sens et les dix ouvertures du corps.



Kabir, pourquoi t’enorgueillis-tu et fais-tu confiance a cette vie ?

Les fleurs Tesii ont fleuri quatre jours, puis ’arbre Plis s’est desséché.

8.
Kabir, pourquoi t’enorgueillir de la beauté de ton corps ?

Quand tu P’auras quitté, tu ne le retrouveras plus, comme le serpent sa
peau!9.

Kabir, pourquoi t’enorgueillir a la vue de la hauteur de ton palais ?
Demain tu tomberas et tu resteras couché dans la terre, et ’herbe

te germera dessus !

Kabir, pourquoi t’enorgueillir, tu n’es qu’un paquet d’os dans un sac
de peau,

Quand bien méme tu montes un cheval de race et fais porter un dais
sur ta téte, le Destin te dévorera. 11.

Kabir, pourquoi t’enorgueillir ? La Mort t’a saisi aux cheveux,
Qui sait ou elle t’abattra, chez toi ou a ’étranger ? 12.
Tel est ce monde [décevant] comme les fleurs du cotonniet,

C’est une affaire de dix jours : ne te laisse pas prendre a leur fausse
couleur. 13. [9]

Réfléchis sur la vie et sur la mort, et garde-toi des actes vils,
Le chemin sur lequel tu marches, marches-y droit. 14.

Comme il n’y avait pas de gardiens au-dehors, les oiseaux ont mangé
la récolte, 132

On peut encore en sauver une partie : si tu le peux, prends la garde.
15.

Les os ont briilé comme du bois, la chevelure comme de P’hetbe,
Kabir a vu briler le monde entier et s’en est détaché. 16. [10]

Kabir, le temple s’est écroulé, les matériaux se sont changés en algues

vertes,

Un Architecte ’avait biti, mais on ne peut le retrouver, 17.



Kabir, le temple s’est écroulé, les briques se sont changées en algues

vertes,
Attache-toi a PArchitecte, sinon tu tomberas une deuxiéme fois ! 18.
Kabir, le temple est de cire, serti de diamants et de rubis,

C’est un spectacle de quatre jours, demain méme il éclatera en
morceaux ! 19.

Kabir, on a rassemblé de la poussiere et on en a fait un petit paquet,
C’est un spectacle de quatre jours, et a la fin poussiére de

poussiére ! 20.

Kabir, les occupations du monde sont poussiere, sans agitation, pas
de poussiére,

Ces gens-La ont été ruinés de fond en comble, qui, au milieu de leurs
occupations, n’ont pas médité. 21.

Kabir, on a révé pendant la nuit et on ouvre les yeux :
La Jiven réve a souffert une grande perte, mais au réveil, il n’a rien
perdu ni regu. 22.

Kabir, on a révé pendant la nuit et on a vu une différence entre le
Seigneur et ’ame :

Si je dors, je crois qu’ils sont deux, mais si je m’éveille, je ne vois plus
qu’un. 23. [11]

Kabir, en ce monde, il y a une foule d’hommes sans intelligence,
Ils ne connaissent pas le Nom de R4m, les malheureux, et ils restent
stupides. 24. [12]

Etant venus dans le monde, qu’y avons-nous fait ? et que raconterons-
nous quand nous repartirons ?

Nous n’avons été ni de ce monde ni de P’autre, et nous avons gaspillé

tout notre avoir. 25.
Ceux qui sont trés attachés au monde, sont nés en vain,

Par insouciance, ils se sont égarés, et leur mauvaise disposition les a
perdus. 26.



Kabir, sans la Bhakti de Hari, maudits sont la vie et le monde,
C’est comme un palais de fumée qui s’évanouit aussitét. 27.
Ceux qui ont été infidéles a Hari et qui ont oublié la louange de Ram,

Le Créateur les a faits comme des grues qui balancent leur téte vers le
bas ! 28.

La terre du potier qu’on pétrit regoit des coups violents sur la téte,
Pourtant, méme ainsi, elle ne prend pas conscience [de son sort] et

jusqu’a ce jour elle regoit les coups sans comprendre ! 29.

Méme ainsi, ils ne prennent pas conscience, comme des bétes, ils vont

nourrissant leur corps,

Ils ne connaissent pas le Nom de R4m et a la fin le sable leur tombe
dans la bouche ! 30

Ils n’ont pas connu le Nom de R4m, et ils se sont rendus gravement
coupables,

Ce corps est un vase de bois qui ne va pas deux fois [au feu]. 31.
Ils n’ont pas connu le Nom de R4m et ils ont perdu ’essentiel :

Les vainqueurs de ce monde ont été vaincus et ils ont la bouche pleine
de poussiére. 32. [13]

Ils n’ont pas connu le Nom de R4m, et ils ont nourri une armée de

cousins,

Ils sont morts au milieu de leurs activités terrestres, et au-dehors, ils
n’ont pas eu d’écho. 33.

Une naissance humaine est difficile a obtenir, le corps humain ne
revient pas,

Le fruit tombé a terre ne se rattache pas a la branche. 34.
Kabir, adore Hari et abandonne le gofit et la saveur des sens,

Tu ne retrouveras pas plusieurs fois I’heureuse chance d’une
naissance humaine. 35. [14]

Kabir, ce corps s’en va, si tu peux, fais-le donc rester !



Adonne-toi au service des saints, ou chante des louanges de Gobind.
36.

Kabir, ce corps s’en va, si tu peux, fais-le donc revenir :
Ceux qui étaient riches a millions sont partis les mains vides. 37.

Ce corps est un pot de terre crue, qui regoit des coups de tous cotés,
Sans le Nom de R4m, il finira par étre anéanti. 38.

Ce corps est un pot d’argile crue, qu’on a emmené avec soi en
promenade,

Il a regu un coup et s’est brisé, et rien n’est resté dans la main ! 39. [15]

Ne te livre pas a de vaines agitations, de jour en jour la maladie te

consume,
R4m a pris la saveur de Kabir: sers-toi de ce remede-la. 40.
Kabir, chasse de ton ame la convoitise et ’orgueil,
A cause de ces deux choses, ne perds pas tout ce que tu as. 41.

La maison n’a qu’un seul pilier, et il y a deux éléphants : comment les
attachera-t-on a la porte ?

Si vous gardez P’orgueil, vous n’aurez pas le Bien-aimé, si vous gardez
le Bien-aimé, alors, chassez ’orgueil. 42.

Par attachement au monde, vous avez perdu la religion, et le monde

ne vous a pas suivi,

Vous avez laissé tomber vous-méme la hache sur vos pieds, par
négligence. 43.

Ce corps est comme la forét, et le Karma est la hache,
Vous vous détruisez vous-mémes -- Kabir vous exhorte a réfléchir ! 44.

En perdant 'orgueil de race, on a tout sauvé, en conservant Porgueil

de race, on a tout perdu :

En trouvant R4m sans ancétres, on a tout trouvé, et il n’est plus
question de lignée. 45.

Trompés par les apparences du monde, ceux qui s’enorgueillissaient
de leur lignée sont morts :



Qui donc gardera P’orgueil de sa lignée, quand on le déposera au
cimetiére ? 46.

Le monde est un vase de douleur, rempli d’appétits jusqu’au bord,

Si Allah et R4m font grice, la faim est abondamment rassasiée
[méme] avec des grains de kulathi! 47. [16]

Kabir, ne te laisse pas prendre aux chaines dont le monde est lié,

Ce corps qui paraissait d’or se dissoudra comme le sel dans la farine.
48.

Tout en parlant et en écoutant, le monde passe, les hommes sensuels
ne pensent pas a la mort,

Kabir, dans la coupe de Pamour, bois a longs traits la Liqueur [de
Raml]. 49.

Kabir, ne te lie pas a ceux qui sont prisonniers des limites et ne leur
b
parle pas,

A ceux qui se sont attachés au Sans-limites, ouvre le fond de ton 4me.
50. [17]

Kabir, ne t'éloigne pas de la protection de R4dm, ’'Unique,

[Sinon tu seras] comme le fer entre le marteau et Penclume, qui regoit
de violents coups sur la téte. 51.

Kabir, invoque le Nom de R4m, 'Unique, par la priére, mets fin a ta

misere,

Ainsi ton orgueil pervers sera noyé, qui demain deviendra un lourd
fardeau. 52.

A quoi bon récurer le corps et laver sans cesse le vétement ?
Blanchi, il n’est pas libéré, et il n’obtient pas méme I’apparence du
bonheur ! 53.

Ils endossent des vétements éclatants et ils machent du bétel,

Mais, sans le Nom de R4m, I’'Unique, ils s’en vont liés a la cité de la
Mort. 54. [18]

Tu n’as pas de compagnon, tous tes fréres sont égoistes :



Dans leur esprit, il n’y a pas de confiance, dans leur 4me, pas de
foi 55.

Ma mére est une étrangére, mon pere est un étranger, moi-méme un

étranger au milieu d’eux,

Comme les bateaux sur la riviére: c’est par hasard qu’ils se
rencontrent. 56.

Ici, c’est une maison étrangére, la-bas c’est notre propre maison, nous

sommes venus au marché pour faire du commerce ;

Quand on a fini de cendre toute la pacotille de son karma, le marché
est terminé et ne se tiendra plus. 57.

File ton fil tres fin avec grand soin, et tu le vendras cher : Le Roi Rim
Pachétera, et nul autre ne s’approchera. 58.

I1 te faut courir en haut de la colline, ne dors pas paisiblement :

Pour tes mérites passés, tu as trouvé ce temple (du corps humain), ne
le perds pas en un lieu vil. 59. [19]

Le « Moi » est un grand fléau, si tu peux, tiche de te sauver :

O Amie, combien de temps pourras-tu garder la flamme dans du
coton ? 60.

Cesse de dire : « Moi, Moi, le mien » -- « le mien » cause ta ruine,
«Le mien » est une chaine a ton pied, « le mien » est un lacet a ton
cou 61. [20]

Kabir, 1a nacelle est délabrée et le batelier est un vaurien, 147

Seuls, ceux qui sont légers traversent, et ceux qui portent un fardeau
sur la téte se noient. 62. [21]

13. MAN KAU ANG
Chapitre de I'Esprit

Ne suivez pas les conseils de l’esprit, en vous détachant des

inspirations de I’ame,

Comme lorsqu’on fait tourner le fuseau en sens contraire, le fil [est
gaté.] 1.



Chassez les préoccupations de votre esprit, ne vous tracassez plus

Tenez vos sens en bride, et vous trouverez aisément « Celui-1a » 2.

Avec le combustible du désir, je réduis mon esprit en cendres, Comme
un Yogi, je fais mes tours, et ainsi je fabrique mon fil. 3.

Kabir, 1a ruelle est étroite, et Pesprit instable est comme un voleur,
Absorbe-toi dans ’amour et chante les louanges [de Rim], qu’il
n’y ait rien d’autre en ton esprit. 4.

Kabir, j’abats ’esprit et je le taille en piéces,

Si on a semé le poison dans sa plate-bande, convient-il de se lamenter
sur la récolte ? 5.

Si je frappe P’esprit, le monde visible s’abolit,

Si je conserve mon égoisme, j’accumule des charbons ardents sur la
téte des autres. 6.

Lesprit est averti de tout, mais, tout en sachant [le bien], il agit mal :
Le bel avantage si on tombe dans le puits la lampe a la main ! 7.

Dans le fond du cceur se trouve le miroir—pourtant le Visage reste
invisible,

Le Visage apparait seulement lorsque la dualité de esprit est abolie.
8. [22]

I1 faut livrer son 4me pour la trouvet, on ne sauve ’Ame qu’au prix de

Pame,

Man se résorbe dans unman, comme 'univers se résorbe en feu et en
éther. 9.

Lesprit est Gorakh, Pesprit est Gobind, I’esprit est le vrai Yogi, Celui
qui parvient a2 dominer Pesprit, devient le Créateur Lui-méme. 10.

C’est a ’'Unique que je me suis attachée, c’est pour lui qui j’ai revétu

ce vétement rouge®,

Le monde entier, comme un dhobi, s’est échiné a le laver -- mais la
couleur ne part pas ! 11.

60 Des noces.



Celui qui est plus liquide que P’eau, plus ténu que la fumée, plus
rapide que le vent :

C’est a celui-la que Kabir s’est attaché. 12.
Kabir, j’ai lancé mon cheval au galop, le fouet a la main :
Au soir, il me faut rencontrer mon Seigneur : aprés, ce sera la nuit. 13.

DL’esprit donc a pris sa demeure entre ciel et terre et il est devenu
subtil,

Dans la contemplation [du Seigneur] il a trouvé la joie, et ne se

séparera plus jamais de Lui. 14.

Par la force de Pesprit, il faut abattre Pesprit, sans quoi on ne peut
triompher des sens,

[Sans cela] il n’est ni vertu, ni vérité, ni bonne foi ; aujourd’hui méme,
détache-toi des sens. 15.

Kabir, Pesprit est tombé dans le malheur, la convoitise I’a perdu,

En dépit de la défense, il a mordu a Pappit : maintenant, comment le
ramener ? 16.

Kabir, Pesprit a péché par insouciance, en ne se livrant pas a la priere :
Il aura beaucoup a souffrir dans la cour de Yam! 17.

L’esprit amasse des millions de karma en un clin d’ceeil, a cause de son

avidité pour les plaisirs des sens :
Il ne fait pas attention a la parole du Satguru, et il a gaspillé sa vie. 18.

Frappe donc cet éléphant ivre de Pesprit, cerne-le a Pintérieur du
corps,

Et s’il s’échappe encore, raméne-le a coups de croc ! 19. [23]

Frappe donc cet éléphant ivre de Pesprit, broie-le en fine poussieére,
L’épouse trouvera le bonheur, quand le Brahman apparaitra en
elle. 20.

La nacelle est en papier, et la Gang4 est pleine d’eau,

Dit Kabir, comment traverserai-je avec mes cinq perfides
compagnons ? 21.



Kabir, ot donc Pesprit est-il allé, cet esprit qui €tait la encore hier ?
Comme la pluie tombée sur la colline, il s’est dissipé et a disparu.
22.

Mon esprit est devenu aussi insensible qu’un mort,

Mais que la guitare des passions se mette a jouer, et voila le mort qui
ressuscite ! 23.

On a coupé en morceaux le poisson et on I’a placé dans le chik®, Mais
qu’une seule syllabe pénétre dans son dme -- et il sautera de

nouveau dans la mare ! 24. [24]

Kabir, Pesprit est comme un oiseau : bien souvent il s’est élevé
jusqu’au ciel,

Mais de la-haut, il est retombé, prés de la Maya! 25.
La porte de la Bhakti est étroite comme un grain de moutarde,
Et Pesprit est un éléphant ivre : comment pourrait-il y pénétrer ? 26.

Pourquoi avez-vous agi ainsi ? Et maintenant que vous ’avez fait, a
quoi bon vous lamenter ?

Si Pon séme un acacia, récoltera-t-on des mangues ? 27.

Le corps est le temple, Pesprit est le drapeau qui flotte et claque au
vent des passions,

En claquant, le drapeau ébranle le temple, et tout ce qu’il contient est
anéanti. 28.

O mon esprit, renonce a tes désirs, ce que tu veux faire ne
s’accomplira pas : Si Pon pouvait extraire le ghf de I’eau, qui donc
mangerait sec ? 29.

Je tends mon corps comme un arc et des cinq éléments je fais mes
fleches,

Il faut que j’abatte la gazelle de Pesprit, sinon ma naissance est vaine !
30. [25]

14. SUKHIM MARAG KAU ANG

61 Suspension en corde pour conserver la nourriture a Iabri des
rongeurs ; man a la vivacité et la vitalité du poisson.



Chapitre de la Voie subtile

D’ou venez-vous et ou allez-vous ? Dites-moi, comment le savoir ? Le
chemin de I’au-dela, vous ne I’avez pas trouvé, et vous vous étes

égarés dans celui-ci. 1.

De la-bas, nul n’est revenu a qui vous puissiez demander [des
nouvelles] ;

Tous s’engagent dans le chemin d’ici-bas, chargés de lourds fardeaux.
2. [26]

Je m’en vais interrogeant chacun, mais nul ne peut me dire ou je

trouverai la demeure [de Hari] ;

Tant qu’on ne sera pas lié d’amour avec R4m on ne poutrra trouver le
chemin de sa Demeure. 3.

Tous disent : « Allons, allons », et pourtant il me reste des doutes : Ils
ne connaissent pas le Seigneur : ou donc aboutiront-ils ? 4.

[Dans le Seigneur], il n’est pas de destination, il n’est pas de séjour,
Dit Kabir: O Sant, différente est la nature de I’'Inconnaissable. 5.
Kabir, le chemin est difficile et nul ne peut y accéder,

Ceux qui sont partis ne sont pas revenus et nul n’en a rapporté de
nouvelles. 6.

La demeure du serviteur Kabir est sur le faite, le chemin est glissant et
escarpé,

La fourmi ne peut y passer, et les gens chargent des beeufs ! 7.

La ou la fourmi ne peut passer, ou le grain de moutarde ne peut se
poset,

La ou le vent ni ’esprit ne peut atteindre, 1 il est parvenu ! 8.
Kabir, le chemin est abrupt, et les ascétes, lassés, ont renoncé,

La-haut, Kabir est parvenu, en s’appuyant sur le témoignage du
Satguru. 9.

Dieux, hommes et ascétes sont restés en panne, nul n’est arrivé au
bout du chemin :



Kabir a bien de la chance : la-haut il a bati son toit, et il demeure ! 10.
15. SUKHIM JANAM KAU ANG
Chapitre de la Vie subtile
Kabir, le Jivne connait pas le stratagéeme de la Surati subtile,
Dit Kabir, O Atman, O Invisible, chasse la mort! 1.
Le souffle a quitté le corps, et tous disent qu’il est mort,
L’état dans lequel on meurt vivant, cet état subtil, personne ne le
comprend. 2. [27]
16. Maya KAU ANG
Chapitre de la May4

La Sensualité est un charlatan sur le marché du monde, et la M4y4 est
la prostituée qui ’accompagne,

Tiens-toi ferme attaché aux pieds de Ram, ou ils te voleront ta vie ! I.
[28)

Kabir, la Maiya est une femme perdue qui tend ses pieges sur le

marché,

Le monde entier est tombé dans ses filets, mais Kabir les a brisés et
s’est échappé. 2.

Kabir, la M4y4 est une prostituée, les gens s’en éprennent,
Mais nul n’en jouit pleinement : dés ce monde, elle vous quitte ! 3.
Kabir, la M4y4 est une prostituée, elle est infidéle a Hari,

Sur la bouche, elle place la chaine des mauvaises dispositions, et ne

vous laisse pas invoquer le Nom de Rim. 4.

Ce Hari que j’invoque, je le connais bien, et mon cceur est plein
d’espoir,

Mais entre Hari [et ’ame] elle introduit une différence [illusoire] : 1a
Miy3 est une traitresse ! 5.

Kabir, 1a M4y4 est une magicienne, elle égare les plus grands sages,



Et §’ils s’enfuient, elle ne les laisse pas, mais les poursuit de ses
fleches! 6.

Kabir, la M4y4 est une magicienne, elle parait douce comme le sucre,

Mais, si le Satguru ne vous fait grice, elle fera de vous aussi des
pantins. 7.

Kabir, la MAy4 est une magicienne, elle a infligé au monde de
’ Ly ’
profondes blessures,

Seuls quelques dévots lui ont échappé, qui avaient renoncé a orgueil
quelq PP, q gu

de race. 8.
Kabir, la M4y est une magicienne, si on la réclame, elle ne vient pas,

Mais si, reconnaissant sa fausseté, on ’abandonne, elle s’attache a vos
pas!9.

La Maya est ’esclave des Sant, elle se tient debout [devant eux] et les
couvre de bénédictions,

Jouis d’elle et frappe-la du pied et du baton, en invoquant le Seigneur.
10.

La Miya ne meurt pas, Pesprit ne meurt pas, les corps meurent et
passent,

Désir et ambition ne meurent pas, ainsi dit Kabir. 11.
Le désir vit et le monde meurt, les hommes meurent et disparaissent,

Ceux qui entassaient les richesses sont morts, ceux qui les
dilapidaient sont sauvés. 12.

Kabir, amassez ces richesse-la qui vous serviront plus tard,
Nul n’a jamais quitté ce monde avec son ballot sur la téte. 13.
La convoitise est une prostituée, ne vous attachez pas a elle,

Méme si vous grimpez a Parbre, elle vous suivra, et elle vous
déshonorera. 14.

Le feu de la convoitise ne s’éteint pas si on I’arrose, mais il croit de
jour en jour,

Comme P’arbre javdsa qui se desséche sous une pluie violente. 15.



Kabir, qui dira le sort de ce monde ? Le dévot s’est noyé dans ’Océan
de PExistence,

Parce qu’il avait abandonné Dieu, son Epoux, et qu’il avait convoité
Pestime [des hommes]. 16.

A quoi bon renoncer a la Mdyid si on n’a pas renoncé a la
considération ?

Le désir de Pestime a perdu les grands ascetes, le désir de ’estime les
a tous dévorés ! 17.

Ils font peu de cas de R4im et s’humilient devant [les grandeurs] de ce
monde :

Comment donc appelles-ni « Roi» le sujet de la May4? 18.

Clest le fruit du sang maternel et de la semence virile, a cela on a
donné une forme,

Sans le Nom de R4m, il se noiera dans le puits de Por et de la femme.
19.

La Miyi est un Arbre formé des trois Guna, qui a pour branches
douleur et tourments,

Il ne verse aucune fraicheur, son fruit est fade et brile le corps. 20.
Kabir, la M4y4 est une ogresse, elle les dévore tous,

O Scélérate, je t’arracherai les dents si tu oses t’approcher des Sant!
21.

Le lotus fait sa demeure dans I’eau, mais un incendie violent s’est
déclaré :

Au sein de P’eau, il a péri carbonisé : tel était son [triste] destin ! 22.

Kabir, contre la pluie des Guna, ils ont pris refuge sous I’Arbre de la
Femme :

Ceux qui sont restés en dehors se sont sauvés, ceux qui étaient dans le
temple ont été mouillés. 23.

Kabir, ’égarement de la M4y4 a aveuglé tout le monde,

Ceux qui dormaient ont fait du butin, ceux qui étaient dans la maison
ont pleuré [leur perte]. 24. [29]



Dans ce monde, la M4y4 a lié tous les étres de ses chaines,

Comment se libéreraient-ils, les pauvres, si le Créateur lui-méme les a
liés ? 25.

Comme la liane grimpe et s’accroche a la paroi, ainsi ’on est pris dans
les filets du désir,

Méme si on la coupe, elle ne lache pas, car elle a donné sa parole 26.

Tous les 4sana sont commandés par le désir, nul n’a le détachement
pour but,

Quand on est pris dans les pi¢ges de I’attachement, le détachement
est hors de portée. 27.

Kabir, ce monde est égaré par les mensonges de la May4,

Plus il y a de fréres dans la maison, et plus on se querelle ! 28.

La Maya m’a dit : « Hé ! Ne te sauve pas!

Sois, toi aussi, mon époux » -- mais Kabir est parti courroucé. 29.
La femelle du héron a bu de ’eau, et tout ’ocean est souillé,
D’autres oiseaux en ont bu, mais le Cygne n’y trempe pas le bec. 30.

Kabir, ne Papproche pas de la May3, quand elle te tendrait cent fois
les bras,

Elle a perdu les grands ascétes comme Ndrad, nul ne peut se fier a
elle. 31.

En s’attachant a P’or et aux femmes, le monde entier a briilé dans le
feu de la Maya,

Dites-moi, comment pourrez-vous garder la flamme enveloppée dans
du coton ? 32.

17. JANCAK KAU ANG
Chapitre de la Mendicité

Tant que le Jiv prend appui sur le Jiv, PInvisible n’apparait pas,
Govind n’est pas trouvé et la flamme ne s’éteint pas, bien qu’on

s’efforce de ’éteindre. 1.



Pour se remplir le ventre, on a mendié jour et nuit,

Mais tant qu’on reste enivré par Porgueil de la domination, rien ne

peut étre accompli. 2.

Le Guru est le patron et ses serviteurs [disciples] sont ceux qui traient
[pour lui] ;

On amene la brebis pour tondre sa laine, on Pattache et elle mange le
coton ! 3.

Le Guru est un gros négociant, il a cinquante colporteurs,
Il a mis dans sa bouche le Nom de R4m, et il convoite des auménes 4.

Kabir, [le mendiant] se proméne a sa guise avec un plein panier de
désirs,

Il ne se soucie pas du Nom de R4m, ce qu’il veut, c’est du métal! 5.

Le maitre de ’age Kali est cupide, il a mis des choses acides dans un

plateau de cuivre,
Etil se proméne devant la porte du roi, comme une vache goulue ! 6.
Le maitre de ’Age Kali est avide, il ne pense qu’a amasset,
Il préte de Pargent a intérét, et passe son temps a faire des comptes. 7.
Kabir, cet age Kali est pervers, on ne trouve pas de vrais ascétes,

Les cupides, les gourmands et les hypocrites, voila ceux qu’on
honore ! 8.

Les Pandit ont lu les quatre Véd, mais ils ne sont pas attachés a Hari,
Kabir a emporté les épis, et les Pandit cherchent le champ ! 9.

Le Brahman est le Guru de P'univers, mais il n’est pas le Guru des
saints,

Il s’entortille dans les quatre Véd, et il y meurt! 10. [30]
Le Sikta est comme une corde de chanvre qui s’est durcie dans I’eau :

Il ne se soucie pas des deux syllabes [du Nom de Rim] [répétées par
le] Guru, etil s’en valié a la cité de Yam. 11. [31]

Ils se querellent avec leurs voisins, et peu a peu ils perdent la joie,



Les Pandit sont devenus « Pain et boivent I’eau en la filtrant ! 12.

Le Pandit répéte : “Il est cela”, mais il n’est pas blessé au cceur, Tout
en exhortant les autres, lui-méme est tombé dans la gueule [de
Yam)]. 13.

Sans sortir de leur cage, les perroquets ont appris a &tre malins,

Et puis ils veulent instruire les autres, et ne se comprennent pas eux-
mémes ! 14.

Ils veillent sur les trésors d’autrui, mais ils ont laissé dévorer leur

propre champ,

Ils enseignent les autres, mais le sable leur tombe dans la bouche ! 15.
[32]

Assise au milieu du cercle des étoiles, la lune jouit de son importance,
Mais, quand le soleil se leve, elle se cache, tout comme les étoiles. 16.
A Papparence, c’est tout beau, comme un fort de givre,

Mais quand le soleil se léve, on ne voit plus rien, et on ne recueille pas
méme un peu d’eau ! 17. [33]

A force d’aller en pelerinage, tous sont morts, ils se sont noyés en se
baignant,

Tout en répétant le nom de R4m, ils sont entrainés par la Mort. 18.
A Kali, ils se batissent une cabane, et ils boivent ’eau sainte,

Mais, sans le Nom de Ram, il n’est pas de délivrance, dit Kabir-Dis.
19.

Kabir, je ne cesse d’admonester ce monde :

Ils attrapent la queue d’un mouton, et ils comptent traverser ainsi
[POcéan de ’Existence] ! 20.

Kabir, ils s’en vont tout contents d’eux, disant: “Moi, je fais le
Dharma”,

Mais ils emportent sur leur téte un kror de karma, et ils ne
reconnaissent pas leur erreur] ! 21.

Le monde est ficelé dans la chaine du mien et du tien,



C’est une maison de paille, qui briile sans fin 22.

18. KARANI BINA KATHANI KAU ANG
Chapitre du Dire-sans-Faire

Dire des paroles, a quoi bon ? Si on ne pratique pas ;

C’est comme une bitisse en échafaudages, qui s’écroule tandis qu’on
la regarde. 1.

Telles les paroles de votre bouche, telle doit étre votre conduite,

Le Seigneur supréme est tout proche, en un clin d’ceil, Il vous fait
grace. 2.

Si votre conduite n’est pas conforme a vos discours,

Vous ne vous comportez pas comme des hommes, mais comme des
chiens, et vous irez liés a la cité de Yam. 3.

Chanter des pad réjouit le cceur, réciter des sdkhi donne de la joie,
Mais si vous ne connaissez pas ce Nom qui est la Réalité
supérieure, la corde vous prendra au cou. 4.

%2 et il léve bien haut son bec,

Il a Pair de faire le kirtdn
Mais il n’y comprend goutte, et il est comme un tronc sans téte ! 5.
19. KATHANI BINA KARANI KAU ANG

Chapitre du Faire-sans-Dire

Moi, je sais que I’étude est bonne et que le Yoga est meilleur que
Pétude,

Chéris le Nom de R4m et laisse les gens te blamer, s’ils veulent. 1.
Kabir, laisse -1a Pétude, et jette le livre a la riviére,
Cherche dans les cinquante-deux lettres et fixe dans ton esprit les

deux Ra et Ma.% 2.

62Louange divine

63L’alphabet sanskrit actuel ne comprend que 48 lettres. Les « 52
lettres » (dont la syllabe mystique) sont dans la tradition du yoga. — Les
deux syllabes du Nom de Ré.



Kabir, laisse -1a ’étude : le monde a trop étudié,
Si tu n’éprouves pas la brilure de ’Amour, a quoi bon tes cris ? 3.

A force de lire des livres, le monde est mort, et nul n’est devenu

savant,

Mais celui qui sait déchiffrer le seul Nom de ’Epoux divin, celui-la
est le grand savant. 4.

20. KAMI NAR KAU ANG

Chapitre de I'Homme sensuel
La femme est un cobra mortel au milieu de univers,

Ceux qui sont attachés a R4m lui échappent, mais les hommes
sensuels sont dévorés par la flamme. 1.

La femme est une créature perfide, si je Pirrite, elle me mordra,

Mais elle ne s’approche pas de ceux qui sont épris des pieds de Rim.
2.

Ils vont épris de ’épouse d’un autre, et ils jouissent d’'un gain mal

acquis,

Leur prospérité dure quatre jours et a la fin ils sont ruinés de fond en
comble ! 3.

Bien peu échappent au désir pour ’épouse d’un autre,
Ils croient manger du sucre -- et a la fin, c’est un poison mortel. 4.
Le désir pour ’épouse d’autrui est vice et non vertu,

Comme des poissons, combien se sont perdus dans un océan
d’amertume ! 5.

Le désir pour ’épouse d’autrui est comme une provision d’ail, Méme
si vous la gardez dans un coin, on finira par la découvrir ! 6.

Rapports d’homme a femme, c’est tout enfer, aussi longtemps que le
corps est en proie au désir,

Dit Kabir, ceux-la seuls sont vraiment a R4m qui I'invoquent avec le

cceur pur. 7.



A s’attacher aux femmes, on perd Pintelligence et le discernement, La

luxure ruine le corps et rien ne peut étre accompli. 8.

Festins de toutes sortes, exquises nourritures, plaisir et jouissance des
femmes,

Bien vite il faudra les quitter et s’en repentir, quand I’idole se brisera.
9.

Quand la femme s’approche de I’homme, elle détruit les trois sortes
de bonheur,

Et nul luxurieux ne peut obtenir la Bhakti, ni la Délivrance, ni la
Sagesse. 10.

L’or et la femme sont une méme chose: ce sont des fruits
empoisonnés :

Rien qu’a les voir, le poison monte et, si on en mange, c’est la mort.
11.

L’or et la femme sont une méme chose, tous deux sont comme la
flamme du feu,

Rien qu’a les voir, le corps est en feu, et, s’il les touche, il est
consumé. 12.

Kabir, par la luxure, combien sont morts dans la souffrance,
Combien aujourd’hui méme mourront : tout en riant, ils tombent en
enfer!13.

La femme est le déchet du monde, par la on distingue les bons des
méchants :

Les ames nobles se tiennent a Pécart, ceux qui s’en approchent sont
vils. 14.

La femme est le puits de ’enfer, bien peu peuvent tenir les rénes :

Quelques rares saints échappent, tandis que le monde entier va a la
mort. 15.

Le gibet vaut mieux d’une belle femme, bien peu lui ont échappé ; J’ai
vu le fer dans le feu : la force de la flamme P’a changé en charbon.
16.



Les hommes aveugles ne prennent pas garde, le gibet du doute n’est
pas abattu,

Hari pardonnera les autres fautes, mais les luxurieux seront détruits
branches et racines. 17.

Les luxurieux ont gaté la Bhakti par les jouissances,
Ils ont perdu le Diamant qu’ils avaient en main et ils ont gaspillé
leur vie. 18.

I’ambroisie déplait aux luxurieux, mais ils recherchent et prennent le

poison,

Ils s’obstinent dans leurs mauvais penchants—tiche-donc de leur
faire entendre raison si tu peux ! 19.

En prenant appui dans les sens, leur 4me s’est vidée de sa substance,

La plante de la sagesse ne pousse pas dans leur ame—ils peuvent bien
exhorter [les autres] ! 20.

En endossant la peau de serpent des sens et du karma, ’homme est
devenu serpent,

Quand on lui casserait la téte, il ne reviendrait pas a lui : qui est plus
infortuné que lui ? 21.

Le luxurieux n’adore pas Hari et ne répéte pas le Nom de Kesao,

Si on parle de R4m, devant lui, il s’irrite -- effet de quelque faute
antérieure ! 22. [35]

I’homme sensuel ne connait pas la honte quand il a le plaisir en téte :

Le sommeil n’a pas besoin de lit, la faim n’a pas besoin d’aliments
savoureux ! 23. [36]

En s’appropriant la femme d’un autre, on encourt ’enfer,
Tous disent : “Va de ’avant !” -- mais n’y mets pas la main ! 24.
Kabfr, je vais répétant, mais les insensés ne m’écoutent pas :
Que ce soit Bairdgi ou Grihasthi, les sensuels sont légion ! 25.

Méme le sage a perdu la crainte et il n’a pas d’hésitation,



Il est tombé au pouvoir de ses passions et il jouit hardiment des
plaisirs charnels. 26.

Le sage a gaspillé tout son avoir et s’est égalé au Créateur,
Le mondain vaut mieux que lui, car la crainte demeure dans son
ame. 27. [37]
21. SAHAJ KAU ANG
Chapitre du Sahaj
Ils disent tous : Sahaj, Sahaj -- mais nul ne connait le Saha;™,

Ceux qui ont abandonné “spontanément” les jouissances sensibles,
voila [les adeptes] du Sahaj. 1.

Ils disent tous : Sahaj, Sahaj—mais nul ne connait le Sahayj,
Ceux qui ont soumis leurs cinq sens, voila [les adeptes] du Sahaj. 2.

“Aisément” en vérité, “aisément” tout s’en est allé: fils, fortune,
femme, désirs,

Et Kabir-Dis est demeuré absorbé en Riam, 'Unique. 3.
Ils disent tous : Sahaj, Sahaj—mais nul ne connait le Sahaj,
Celui qui a trouvé Rim “spontanément”, appelez-le “Sahaj”. 4.
22. SAC KAU ANG
Chapitre de la Vérité
Kabir, le capital prété par le banquier, garde-toi de le dissiper,
Tu te trouveras bien en peine quand il faudra rendre des comptes. 1.

Il te faudra rendre des comptes au Maitre et [montrer] si ton cceur est

loyal,

Dans la parfaite cour de justice, nul ne te viendra en aide. 2.

64 Spontanéité, expérience d’unité, la Réalité.



é65

Kabir, la conscience a sursauté®™ et ’on est parti pour un lointain

voyage,

Mais le scribe® a sorti le livre de comptes et, dans la cour royale [on te
demande] la dette entiere. 3.

Le scribe a ouvert le livre, alors [on trouve que] les dettes sont sans
fin,

Tant que le souffle demeure dans le corps, il faut se rappeler Rim. 4.
La soumission a cinq maitres” est fausse soumission,

Le Qdzi offense la vérité et il étudie des mensonges, ce qu’il fait est

vain. 5.

Kabir, pour satisfaire sa gourmandise, le Q4zf [tue un animal] y avait
donc deux brahman? %,

Puis il monte au minaret et il crie — » Un!» — dans la cour [du

Seigneur], comment ne sera-t-il pas convaincu de mensonge ? 6.
Le Qazietle Mulla sont dans Perreur, ils sont entrainés par le monde,
La piété a quitté leur ceeur quand ils ont pris le couteau en main. 7.
Ils tuent avec violence et ils appellent cela « légitime »,
Quand Dieu examinera les comptes, quel sera leur sort ? 8.

Il exerce une oppression violente et il va demander a Dieu la justice,
Le meurtrier se tient debout dans la cour du Seigneur et il regoit

des coups en pleine figure. 9.
Il a trahi le Seigneur et s’est associé avec des voleurs,

Tu comprendras, Hé ! Jiv, quand tu recevras les coups. 10.

65 On peut comprendre aussi: «une lueur a brillé dans la
conscience ».

66 1l s’agit de Citragupta, le secrétaire ou comptable du dieu de la
Mortt, Yam.

67 Cing sens.

68 Si le Qazi a tué, c’est qu’il considére sa victime comme distincte de
lui-méme et donc qu'’il rejette implicitement 'unité de I'Etre.



Le Sheikh ne connait pas la patience: a quoi lui sert d’aller en
pelerinage a la Kaaba?

Celui qui ne posséde pas la fermeté dans son dme, comment peut-il
atteindre Dieu ? 11.

On a bien sucré le khicri et on y a mis un peu de sel,

Qui donc se fera couper la gorge pour manger du pain et des
friandises ? 12.

Les méchants s’asseyent pour faire la piiji et ils mangent de la viande

et boivent du vin :

Jamais ils ne parviendront a la Délivrance et ils recueilleront un kror
d’enfers ! 13.

Ils réunissent toutes les castes, ils font la piijd a la Sakti et mangent
tous ensemble,

Ils se donnent ’apparence de serviteurs de Hari, mais ils s’en vont a la
cité de Yam! 14.

Kabir, par respect humain, ils n’invoquent pas le Vrai,

En connaissance de cause, ils délaissent or pour s’emparer d’un bois
vulgaire. 15.

Kabir, comment les créatures n’ont-elles pas compris que le Créateur

est la seule Réalité essentielle ?
Comment s’en vont-elles toutes a la poursuite d’un monde faux ? 16.
Le faux s’unit au faux et tous deux se lient d’affection,
Si le faux trouvait le Vrai, son attachement serait brisé. 17.
23. BHRAM BIDHAUSAN KAU ANG
Chapitre de I'Abolition de I'Erreur

Ils fabriquent une idole de pierre et ils Padorent comme le Créateur :
S’ils restent dans cette illusion, ils se noieront dans un flot noir. 1.

Le monde est une maison de suie, une porte en noir de fumée

fagonnée par le Karma,



On a semé des pierres dans la terre, et les Pandit sont tombés sur le
chemin. 2.

Pourquoi donc adorez-vous des pierres, qui jamais ne vous ont
répondu ?

L’homme aveugle se berce d’illusions, et ainsi il perd le respect de lui-
méme. 3. [38]

Moi aussi, si j’adorais des piettes, je serais comme une vache-bleue®
dans la forét,

Mais le Satguru m’a fait grice et j’ai rejeté le fardeau que je portais
sur la téte. 4.

Toutes les Ames que je vois, autant de Saligrim”,
Les saints sont des manifestations divines : a quoi bon les pierres ? 5.
En adorant le Siligram, Pesprit reste dans son erreur,

Il n’est pas de paix méme en réve, et la briilure ne fait que croitre de

jour en jour. 6.
En adorant le Saligrim, on s’attache a la Mayi3,
On s’enveloppe d’un vétement noit, et on prend un nom blanc!” 7.

Vaine est la confiance que ’on met dans les litanies et ’ascése, dans
les pelerinages et les veeux,

Comme les perroquets qui ont rendu hommage au Cotonnier, ainsi le
monde s’en est allé dégu. 8.

Les pélerinages sont comme une liane [empoisonnée] qui a envahi le
monde entier,

Kabir en a arraché la racine, de peur qu’on ne s’empoisonne. 9.

Vois dans Pesprit Mathuri, dans le ceeur Dvarkd, dans le corps, Kisi,

69 Antilope

70 Ammonite qui est censée représenter le dieu isnu, lequel est
honoré sous cette forme. Kabir veut dire qu’il contemple Dieu dans tous
les étres.

71 On se fait passer faussement pour un vaisnav.



C’est dans la dixiéme porte du Temple™ qu’il te faut reconnaitre la
Lumiére. 10.

Kabir, le monde va se prosterner dans les temples,

Mais Hari habite au milieu de ton cceur : c’est 1a que tu dois porter ton
amour. 11.

24. BHES KAU ANG
Chapitre du Simulacre

Il prend en main le chapelet et il répéte [le Nom de Hari], mais, dans
son cceut, souffle la tempéte,

Il a les pieds dans P’eau glacée et son bhajan lui est une torture ! 1.

Il prend le chapelet en main et compte avec ses doigts, mais son esprit
court de tous c6tés,

Ce qu’il aurait fallu faire tourner pour trouver Hari [a savoir, ’esprit]
s’est changé en bois ! 2.

Porter un chapelet sur la poitrine, cela ne sert a rien ;
Si on égréne le chapelet de Pesprit, alors le siécle s’éclaire. 3.
Un chapelet sur la poitrine, beaucoup se proménent égarés,

Comme des cailloux, ils ont roulé dans la Gangi et ils ne se sont pas
attachés a Hari. 4.

Kabir, ton chapelet de bois, il ’admoneste ainsi :

«Si tu ne fais pas tourner ton esprit, pourquoi donc me fais-tu
tourner, moi ? 5. [39]

Kabir, le [vrai] chapelet est celui de Pesprit, tout le reste n’est que
simulacre du monde,

S’il suffisait de porter un chapelet au cou pour trouver Hari, alors
regatde la roue du puits ! 7 6. [40]

72 Le corps

73 La roue du puits, est garnis d’une série de petits récipients qui se
déversent un a un dans le canal d’irrigation, a mesure que la roue tourne :
elle aussi égréne donc son chapelet, a sa maniere |



Porter un chapelet ne sert a rien, avec ce poids [au cou] il va errant
jusqu’a la mort,

A Pextérieur, le fruit de I’assafoetida promet merveille, et a P’intérieur,
il est plein d’ordures ! 7.

Porter un chapelet ne sert a rien, si ’esprit porte un poignard :

Tant que Hari ne lui aura pas apparu, il continuera a frapper. 8.

Porter un chapelet ne sert a rien, si on perd le trésor du ceeur [ Hari],
Si Pon s’attache aux pieds de Hari, alors on trouve le Paradis. 9.

[41]
Porter un chapelet ne sert a rien, si ’on ne possede la Bhakti,
On se rase la téte et la moustache, et on suit les voies du monde ! 10.
Sois loyal envers le Seigneur, et bienveillant envers autrui,
Et puis, garde les cheveux longs, ou rase-toi si tu préferes ! 11.

Ta chevelure, qu’a-t-elle donc commis, pour que tu la rases si

souvent ?

Pourquoi donc ne rases-tu pas ton esprit, en qui résident passions et
vices ? 12.

C’est le maitre du Fort, Pesprit, qu’il faut raser, a quoi bon raser la
chevelure ?

Tout ce qui a été commis, c’est ’esprit qui ’a commis -- la chevelure
n’a rien fait! 13.

A te raser la téte, les jours ont passé, et tu n’as pas trouvé Ram,

Dis-moi, a quoi bon répéter le Nom de Ram, si Pesprit est occupé
d’autre chose ? 14.

En prenant un déguisement [d’ascéte] il est devenu un Seigneur : il

mange et boit tout son soil,

Mais le Chemin par ou passent les saints s’est trouve fermé pour lui.
15.

A quoi bon devenir Vaisnav, si ’on n’atteint pas au discernement ?



Il s’est fabriqué tilak et chdp4d™, et il tourmente beaucoup de gens ! 16.

Faire le Yoga du corps, tous en sont capables, mais peu savent faire le

Yoga de Pesprit :
Si Pesprit se fait Yogf; tous les siddhi” sont obtenus sans peine. 17.

Kabir, [Dieu] est unique, mais il est caché sous des déguisements
[divers] :

Si tu te débarrasses de Perreur et du Karma, tu contempleras
PInvisible dans tous les étres. 18.

Le Jiv n’échappe pas a I’égarement, méme en s’affublant
d’innombrables déguisements,

Tant qu’on n’a pas obtenu la vision [donnée par] le Satguru, [Rim] ne
se manifeste pas au fond de I’ame. 19.

Par un faux orgueil de race, le monde s’est attaché a ’enfer,

Quand le corps est détruit, Porgueil de race est anéanti, mais ils ne
saisissent pas la barque de Ram! 20.

La partialit¢ a perdu le monde, ainsi que le vain attachement a la
famille,

Ils n’ont pas su distinguer P'Invisible sous le déguisement, et ils se
sont noyés dans un flot noir. 21.

On n’obtient pas R4m par astuce, tel est le fond de I’affaire :

Celui-la seul qui est sans autre amour et sans autre soutien, le
[Seigneur] Gopinéthle prend sous sa protection. 22.

La belle s’est ornée des seize ornements et se tient parée de corps et
d’ame,

Mais si elle ne plait pas 2 PEpoux, 2 quoi bon toutes ses parures ? 23.

Tant qu’elle n’a pas connu Pintimité du Bien-aimé, la jeune fille est
dite vierge,

74 Marque au milieu du front; sorte de dessin rituel sur le front,
incluant souvent le nom d’une divinité.

75 pouvoirs



Le don de la main a été fait avec allégresse, mais la reconnaissance est
difficile. 24.

Kabir, la Bhakti de Hari donne a ’esprit une grande joie,

\

Le serviteur ne cherche pas a s’enfuir: méme ¢’il est stupide, il
appartient a son Seigneur. 25.

Il m’a pris pour son propre serviteur, et il a chassé bien loin les
méchants,

Dans le royaume de R4im, mon Bien-aimé, la cité est établie en
prospérité. 26.
25. KUSANGATI KAU ANG
Chapitre de la Mauvaise Compagnie

La goutte d’eau qui vient du ciel, immaculée, en tombant sur le sol,
est souillée,

Sans la compagnie des justes, ’homme est totalement ruiné, comme
les cendres du fourneau. 1.

Ne vous associez pas aux insensés, le [bateau de] fer ne peut traverser
Peau,

Tombée dans le bananier, dans le coquillage ou dans la bouche du
setpent, la goutte d’eau se mue en trois choses différentes.”™ 2.

Ceux qui ont de Paversion pour les dévots de Hari et de Paffection
pour les hommes sensuels,

Ces gens-la ne se sauveront jamais, ils sont comme un champ aride. 3.

Je meurs de la peste de la mauvaise compagnie, comme le bananier
voisin de ’arbre Ber;

Si celui-la agite ses branches, celui-ci ’écorche : ne vous associez pas
avec le S4kta et ne vous en approchez pas.” 4.

76D’apres une croyance populaire, la goutte de pluie de Svit, en
tombant dans le bananier, produit le camphre, dans les coquillages, la
perle, dans la bouche du serpent, le venin.

77L’arbre Ber est un épineux. Placé dans le voisinage du bananier, il
écorche ses tendres feuilles.



L’amitié [avec les méchants] est un gage de mort, la mauvaise
compagnie est K4l en personne,

Dit Kabir, O créatures, invoquez R4im en paroles. 5. [44]
La mouche est prise dans le gur” et ses ailes y restent collées,

En vain elle se débat des pattes et de la téte : elle est prisonni¢re des
friandises, O mon amie ! 6.

A quoi bon une haute naissance, si votre conduite est basse ?
Si le vase d’or est rempli de vin, le saint le méprise. 7.

26. SANGATI KAU ANG
Chapitre de la Bonne Compagnie

Ils se saisissent de ce qui est apparent et laissent échapper ce qui n’est
pas pergu,

Quelques-uns 2 peine sont restés”, qui étaient tombés au pouvoir du
Seigneur, le Satguru. 1.

Leur dévotion n’est que superficielle, jamais ils n’ont été imprégnés
de PAmour®,

Quand viendra P’adversité, ils licheront prise, comme le serpent
abandonne sa [vieille] peau. 2.

%l le faut, associez-vous, mais sachez vous associer avec votre
semblable,

La couverture a été mise en pieéces : méme alors, sa couleur demeure.

3.

Livrez votre 4me a celui-la seul qui est vraiment un bon serviteur [de
Ram] :

Quand bien méme il devrait souffrir la scie sur sa téte, il ne se
séparerait pas de Lui. 4.

78Sucte brut, mélasse.
79N’ont pas été entrainés dans la mort

80Littéralement : «la couleur (= 'amour) n’a pas prise sur eux ».



On ne peut planter un clou dans la pierre, ni faire un trou dans le vase

de tetrre,
Que vaut Pamour de ’homme qui est resté attaché a la May4 ? 5.

Kabir, accordez votre affection a celui-la seul qui tiendra jusqu’au
bout,

Ne vous attachez pas a de nombreuses maitresses : rien que leur vue
attache un blame. 6.

Kabir, le corps est comme Poiseau, la ou va Pesprit, il s’envole.
Selon qu’on choisit ses amis, on récolte le résultat. 7.
Ce monde est semblable a une cave a charbon,
Je rends hommage a ce dévot qui en sort apres y étre entré ! 8.
27. ASADH KAU ANG

Chapitre des Faux Saints

Kabir, ils portent un vétement d’ascéte, mais leur conduite est

mauvaise,

Extérieurement, ils se comportent comme des saints, mais a

Pintérieur, ils sont grandement corrompus. 1.

Bien qu’ils paraissent tout blancs et brillants, ne vous y fiez pas, ils
font la méditation des grues® :

Assises au bord de P’eau, elles sautent sur leur proie—ainsi ils vous
feront perdre la sagesse. 2.

Ne jugez pas de la sainteté a Ponction des paroles :
On commence par vous montret le fond®, et ensuite on en reverse ! 3.

28. SADH KAU ANG

81La grue, blanche par dessus, noire par dessous, est le type de
I’hypocrite. Immobile au bord de I'eau, elle guette le poisson, tout en
semblant plongée en méditation.

82Pour vous donner confiance



Chapitre des Saints
Kabir, 1a compagnie des saints ne reste jamais infructueuse,
Meéme si ’arbre Santal est nain, nul ne Pappellera Nim®. 1.
Kabir, hitez-vous de vous associer avec les saints,

Ils éloignent bien loin les mauvais penchants et vous donneront de
bonnes dispositions par leurs conseils. 2.

Qu’on aille 2 Mathuri, ou a Dviarka, ou a Jagannith si Pon préfére :
Sans la compagnie des saints, et sans la Bhakti de Hari tout cela
ne sert de rien. 3.

Je garde avec moi deux compagnons : 'un est Rim, Pautre est le

Vaisnav :
L’un me donne la Délivrance, 'autre me fait invoquer le Nom. 4.

Kabir, jai erré de forét, en forét, en vue de rencontrer mon Rim,
Quand j’ai rencontré le dévot qui est semblable a R4m, il a comblé
tous mes désirs. 5.

Kabir, heureux ce jour ou j’ai rencontré un saint,

Je Tai embrassé étroitement et mon corps a été purifié de ses
souillures. 6.

Kabir, méme si Parbre Santal se trouve a c6té des arbres Ak et Plis, 11
rend semblables a lui ceux qui sont dans son voisinage. 7.

Kabir, ’eau qui croupit dans la douve du fort, nul n’en boira,

B

Mais si elle se méle a 'eau de la Gangid, elle devient tout entiere

Ganga. 8.

Kabir, en connaissance de cause, ils délaissent la vérité et s’attachent
au mensonge,

O Rim, ne permets pas que je m’associe a eux, méme en réve ! 9.

Kabir, donne-moi pour compagnons ceux dans le cceur desquels Tu

demeures,

83Arbre sans odeur



Sinon, enléve-moi vite [de ce monde] : qui peut endurer cette misére
sans fin ? 10.

Innombrables sont les vagues de I’Océan: combien naissent et
combien meurent ?

Je rends hommage 2 ce dévot qui est revenu pour s’absorber® [dans
POcéan]. 11. [43]

[Ce monde] est une cave a charbon, une forteresse de suie, Je rends
hommage a ce dévot qui a pris refuge en Rim. 12.

Le Bhakta est un toile de grand prix, sur qui la saleté ne prend pas, Le
Sakta est une couverture noire, ot qu’on I’étale [elle restera noire].
13.

29. SADH SAKHIBHUT KAU ANG

Chapitre des Preuves de la Sainteté
Absence d’inimitié¢ et de sensualité, tendre attachement au Seigneur,
Eloignement les passions : telles sont les caractéristiques des saints. 1.

Le Sant reste ferme dans la vertu, méme s’il rencontre un kror
oo s
d’impies,

Quand bien méme le serpent niche dans le santal, celui-ci garde sa
fraicheur. 2.

Kabir, celui qui plait a Hari se reconnait de loin :

Le corps émacié, ’esprit « sublimé » il va, opposé aux voies du monde.

3.
Kabir, celui qui plait 2 Hari est amaigri de corps :
La nuit, il ne peut dormir, et ses membres sont décharnés. 4.
Celui qui n’aime pas dort en paix, mais celui qui aime ne peut dormir,
Comme un poisson tiré de I’eau, il se débat et languit. 5.
Celui qui n’a rien compris gaspille [sa vie] dans un paisible sommeil,
84Les vagues sont les jiv qui naissent et renaissent sans fin. Le dévot

est celui qui est revenu en sens inverse (#/ati) pour s’immerger finalement

dans ’Absolu.



Moi, quand j’ai compris PIncompréhensible, je suis tombé dans une
grande misére. 6.

La connaissance du dévot est une mort incessante, mais ’ignorant vit
comme un prince :

Il ne distingue pas le bien du mal, tout occupé qu’il est de remplir son
ventre ! 7.

Celui qui posséde sagesse et discernement vit dans une grande

inquiétude :

C’est un combat sans fin, une lutte a mort contre ’esprit qui se reléve
sans cesse ! 8.

Le corps [du dévot] est tourmenté par ’absence de R4im, et nul ne
comprend [sa souffrance],

Comme les feuilles du marchand de bétel, il jaunit de jour en jour!9.

O Maitre, la couleur jaune a envahi [le corps] et les gens disent qu’il
est malade,

En secret il s’adonne a un jetine incessant pour étre uni a Rim, son
bien-aimé. 10.

Garder Rim en méme temps que Kim [est impossible] : libre a qui
veut d’essayer,

Kabifr, le pauvre, en est bien incapable, et Sukdev® en est la preuve. 11.

Ceux qui sont vraiment détachés des plaisirs charnels, et attachés a
Hari,

A Pinstar de Gorakhnith, deviennent immortels dans Page Kali! 12.

Si on reste attaché aux plaisirs des sens, Hari ne demeure pas au fond
de ’4me,

Quand Hari prend sa demeure dans le cceur, alors on ne se soucie
plus des plaisirs sensibles. 13.

R4m ne réside pas dans un cceur habité par le doute,

858 ukdev, un grand dévot de Krsna, dans le Bhdgavata-Purina. 11 est
souvent mentionné dans la littérature des Sant.



Entre RAam et son serviteur aimant, il n’y a pas place pour la cupidité.
14.

I’homme égoiste a des parents partout, il est apparenté au monde
entier,

Mais on reconnait ’amour de Hari a ce qu’il est désintéressé. 15.

Ce corps dans lequel Hari demeure, comment couvrir sa lumiere ? En
vain Pon s’efforce de la comprimer, la flamme brille quand méme.
16.

Je vais les yeux écarquillés, mais je n’apercois rien :

Le corps dans lequel mon Seigneur habite, pourquoi couvrir sa
lumiére ? 17.

Mon Seigneur est dans tous les corps, il n’y a pas de couche vide,
Celle-1a, O Amie, a obtenu la faveur de ’Epoux, dans laquelle Il se
manifeste. 18.

R4m ala nature du feu, dans tous les corps, Il est contenu,

Mais dans le silex de P’esprit, il ne s’enflamme pas : rien n’en sort que
de la fumée. 19.

Kabir, le Maitre veille et nul autre n’est éveillé,

Si Phomme sensuel s’éveille, c’est pour satisfaire sa passion, si le
dévot s’éveille, c’est pour le service [du Maitre]. 20.

Kabir, je m’étais mis en route, et voici que Dieu est venu a ma
rencontre,

Le Seigneur m’a demandé comme cela : « Et qui donc t’a ordonné de
partit 2 » % 21.

30. SADH MAHIMA KAU ANG
Chapitre de la Louange des Saints

Un petit morceau de santal vaut mieux qu’un motceau d’acacia®,
L’humble chaumiére du Vaisnav vaut mieux que le riche village du
Sakta. 1.

86Allusion au pelerinage de la Mecque.

87épineux



La cité est magnifiquement batie et offre partout des délices,

Mais, si elle ne contient personne qui aime R4im, ce n’est qu’un
désert, O Frére. 2.

La maison ot ’on n’honore pas les saints, ou I'on ne rend pas de culte
a Hari,
Cette maison est comme un cimetiére et les mauvais esprits la

hantent. 3.

Une nuée de chevaux, de vaches, et d’éléphants 2, dais et banniéres

flottant au vent,

Cette fortune-la ne vaut pas la mendicité, si [le mendiant] passe sa vie
a prier RAm. 4.

Une nuée de chevaux, de vaches et d’éléphants, et ’épouse d’un
souverain [tel est le bonheur du riche].

Mais [la princesse] n’égale pas la pauvre porteuse d’eau, femme du
dévot de Hari. 5.

Et pourquoi donc rabaisser la princesse et exalter la porteuse d’eau ?
L’une applique le vermillon pour son royal époux et ’autre chaque
jour se léve pour prier Rim. 6.

Kabir, cette femme est vraiment riche qui a mis au monde un fils

vaisnav,

Il invoque R4m et reste libre de crainte, tandis que le monde entier est
comme sans-fils. 7.

Kabir, cette famille est vraiment noble, dans laquelle est né un
serviteur [de Rim],

La famille dans laquelle il n’est pas né de serviteur de R4m est comme
les arbres Ak et Plis. 8.

Ne tassocie pas avec un Sdkta, méme brahmane, mais associe-toi

avec un Vaisnav; méme Candil,

Et embrasse-le de tous tes membres, comme si tu avais trouvé Gopal.
9.



Si P’on invoque le Nom de R4m, heureuse la pauvreté, méme sous un
toit défoncé,

Mais ce haut édifice ou il n’est pas d’amour pour Hari n’est bon qu’a
briler ! 10.

Kabir est devenu comme la fleur du jasmin, et les dévots sont les
abeilles :

Partout ou fleurit la Bhakti de Kabir, 1a Rim fait sa demeure. 11.
31. MADHI ICAU ANG
Chapitre du Milieu

Kabir, celui qui se tient dans le Milieu®, traverse [’Océan de
PExistence] en un instant,

Le monde s’est attaché aux deux extrémes, et il se noie ! 1.
Kabir, renonce a la dualité et attache-toi a Punité :

L’un apporte le réconfort, Pautre la souffrance : deux, clest le
tourment ! 2.

L’oiseau Anal” a fait son nid dans le ciel, et il demeure toujours dans
Pentre-deux :

Il reste éloigné de la terre et du ciel, sa confiance ne s’appuie sur rien.
3.

Ni de nuit, ni de jour, on ne peut y atteindre, on ne peut y aborder, pas

méme en réve,

88Milieu, dans le vocabulaire du Hatha-Yoga, est décrit comme un
espace vide entre aradh et uradh, appelé madbi-suni. Kabir prend madhi
dans le sens du Hatha-Yoga, mais il lui ajoute le sens d’«unité», par
opposition a la « dualité », identifiée aux deux extrémes.

L’expression aradb-uradh appartient a la langue du Hatha-Yoga, elle
est fréquente chez les Siddba et les Nath-Panthi. Uradh et aradh, « haut» et
«bas», sont les deux limites entre lesquelles se meut le souffle. Chez
Kabit, uradh-aradh-sadhand apparait associée, non plus avec le controle du
souffle (prandyam), mais avec la Ram-bhakti.

89L oiseau de feu est censé vivre entre ciel et terre et ne jamais
toucher terre : esprit ne doit chercher aucun support dans son essor
vers Dieu.



C’est 1a que Kabir a établi sa demeure, 1a ou il n’est plus ni soleil ni
ombre.” 4.
Par la voie ou sont partis les Pandit, le monde est allé en foule,

Par ce défilé inaccessible, indiqué par le Guru, Kabir a grimpé et il
demeure. 5.

Par la grice du Satguru, je suis devenu indifférent au ciel ou a Penfer,

Et je resterai éternellement absorbé dans les délices de ses pieds de

lotus. 6.

Les hindous sont morts en invoquant Rim et les musulmans, Khuda.
Dit Kabir, celui-la est vivant qui ne tombe jamais dans la dualité. 7.

Les affligés sont morts de douleur et les heureux [de ce monde] ont
langui dans leur bonheur,

Mais [les dévots] de Hari restent toujours dans la joie, ayant rejeté
loin d’eux plaisir et douleur. 8.

Kabir, le safran est jaune et le plitre est blanc par nature,

Quand celui qui aime s’unit 2 R4m, tous deux perdent leur couleur”.
9.

Voici que la Kaaba est devenue Kisi et que R4im est devenu Rahim,
La farine grossicre est devenue maidi, et Kabir s’en nourrit 10.

Entre les deux gourdes du ciel et de la terre, il y a un espace vide, te
Les six systtmes sont tombés dans le doute et les quatre-vingt-
quatre Siddha [sont perplexes].

32. SARAGRAM KAU AUG
Chapitre de 'Appréhension de I'Essence

Le Nom de Hari est comme le khir”, et tout le reste n’est que de Peau,

90La ou la dualité est abolie.

91Le platre mélangé au safran devient rouge, la couleur de I'amour ;
comparaison classique, chez les Nath et les Sant.

92Préparation a base de lait et sucre.



Quelques rares saints sont comme des cygnes, capables de distinguer
PEssence. 1. [44]

Kabir, considérez le Sdkta comme rien, et le Vaisnav comme tout,

La bouche qui ne profére pas le Nom de R4im entraine la ruine du
corps. 2.

Kabir laisse les défauts et s’empare des seules vertus,
Comme P’abeille, il va butinant PAme supréme dans chaque corps. 3.

Iy a des terres et des foréts de toute espéce, des fleurs et des fruits

sans nombre,

Kabir a choisi le doux et le parfumé, pourquoi irait-il choisir le
poison ? 4. [45]

33. BICAR KAU ANG

Chapitre de la Pensée®
Tous répetent le Nom de Riam—mais avec des intentions différentes :
La Sati invoque R4m d’une fagon et le Magicien d’une autre®. 1.

En parlant du feu, on n’est pas brdlé : il faut que le pied trébuche,
Tant qu’on n’a pas connu le mystére [de R4m], 2 quoi bon parler
de Rim? 2.

Kabir a bien pesé et réfléchi [et dit qu’] Il est unique,

Quand il I’a reconnu en lui-méme, il s’est « converti » et s’est absorbé
en Lui. 3.

Kabir, [Phomme] n’est qu’une marionnette d’eau, ou I’on a insufflé de

Pair,
Le Créateur y a allumé sa lumiere et elle dit beaucoup de paroles. 4.
On a emmélé neuf man de fil, dit Kabfr, dans chaque maison *:
Ce pauvre malheureux a seul pu les débrouiller, qui avait connu la

930u de l'intention.

941.e magicien, en vue d’un profit; la sa# ("ame-épouse) de fagon
désintéressée, par pur amour.

9511 s’agit du karma accumulé dans le corps.



Bhakti de Muriri. 5.

Sur la foi d’un témoignage incertain, il se coupe la téte et la pauvre

femme s’en va,

La foi ne nait pas en son 4me quand bien méme il chante les louanges
de R4m nuit et jour. 6.

Identique est la lettre, identique le mot, mais les dévots le prononcent
de diverses maniéres,

Quelques-uns y mélent du sel, bien que ce soit ambroisie pure. 7. [46]
Hari est comme un collier de perles enfilé d’un fil fragile,

S’il s’accroche quelque part et qu’on donne un coup brusque, il se
brisera. 8.

Desprit ne se laisse pas séparer des sens, ni les sens de Pesprit,

Telle est leur nature a tous : ils s’accrochent solidement au dévot dans

le siécle. 9.

Dis-moi, comment peut-on Pexpulser en arrachant les racines ?
Comme Pombre se refléte dans Peau, ainsi il faut reconnaitre Rim
dans tous les étres. 10.

Il est dans Pesprit, dans le corps, dans les sens : comment décrirai-je
ce Seigneur de 'univers ?

Dit Kabir, Il est dans tous les hommes, comme I’eau dans tous les
liquides. 11.

34. UPADES KAU ANG
Chapitre de I'Enseignement
Telles sont les pensées de Hari, O Kabir, rends témoignage :

Le Jiv est plongé dans ’Océan de PExistence, [aide-le] a atteindre le
rivage 1.

I’age Kali est celui ou nous vivons : que chacun s’abstienne de faire le

mal,
Gardez-vous de semer le fer, on récolte ce qu’on a semé. 2. [47]

Kabir, le Jiv est perplexe et nul ne peut répondre a sa question :



Celui-ci [Pesprit] qui faisait tant de discours, ou donc s’est-il évanoui ?

3.

Kabir, laisse -la tes perplexités : naissance et mort sont fruits de

Perreur,

Les cinq ¢éléments s’absorbent dans la Réalité supréme, et esprit
dans la Surati®”. 4.

Si ’on reste dans le monde, on est accablé de soucis, si ’on se fait

asceéte, il faut mendier :

Le Jiv est pris dans un étau, O Sant, par Pinstruction [du Guru], on
échappe a Palternative 5.

Que le Bairigi pratique donc le détachement et que le Grhasthi ait le
ceeur généreux,

Mais si tous deux manquent [a leur devoir respectif], ils tombent dans
le vide : ils ne sont ni d’un botd, ni de ’autre ! 6.

Comme les fruits de ’arbre poussent [et s’accumulent], ainsi il faut
tenir la direction [qu’on a prise] :

En amassant paisid par paisd, on finira par amasser des lakh et des
kror. 7.

Kabir, chéris sans cesse le Nom de Rim,

Alors les perles couleront de ta bouche et des diamants sans nombre.

8.
Dites les paroles qui anéantissent ’égoisme de I’esprit :

Votre propre corps connaitra la paix et vous donnerez la joie aux
autres. 9.

Bien peu restent attentifs, la conscience en éveil,
Tant que le trésor est enfermé, il reste hors de portée du voleur 10.

35. BESAS KAU ANG

96Volupté ? état supérieur ? « I’épouse aimée de Ram» ?



Chapitre de la Confiance

Aprés avoir formé ’homme dans le sein [de sa mére], Il a fait sortir
son corps de Peau,

Il lui a créé des oreilles, des mains et les pieds et lui a donné langue,

bouche et vie.

Les pieds en haut et la téte en bas, Il ’a fait demeurer ainsi pendant

neuf mois,

[Dans le sein maternel] nourriture et boisson sont brilés, mais
Penfant est a I’abri du feu !

Ainsi, dans ce terrible ventre, le ventre [de Pembryon] ne reste jamais
vide,

Dit Kabir: O Compatissant Krsna, pourquoi donc as-tu pris tant de
soin a le nourrir ? 1.

Pourquoi [les hommes] sont-ils sans cesse a crier qu’ils ont faim ?
Celui qui a fagonné le vase n’est-I1 pas capable de le remplir ? 2.

Reconnaissez votre Créateur et ne pleurez plus pour votre nourriture :
Entrez dans le temple de votre cceur, faites votre couche et dormez! 3.
Semez le Nom de Hari, car cette semence est féconde :

Méme si elle vient a tomber dans une terre desséchée, elle finira par
porter du fruit. 4.

Le Joyau” qui demeure dans votre esprit, amenez-le dans votre
conscience,

Lui méme sans-souci, Il prend souci de vous : telle est la coutume du
Seigneur. 5.

Kabir, pourquoi te faire du souci, et a quoi bon le souci que tu te fais ?
Hari réalise 'impossible, ce que tu n’a pas méme révé ! 6.

Ton destin a été fixé par le Compatissant, maintenant on n’y peut rien
changer,

97Ram



Ta destinée ne diminuera pas d’un mds4 et elle ne grossira pas d’un
til, quoi que tu fasses! 7.

Tout ce que [Dieu] a décidé pour un tel s’accomplira pour lui,

Sa destinée ne diminuera pas d’un ratti, ni ne grossira d’un tl, quand
bien méme il se martelerait la téte ! 8. [48]

Ne te fais pas de souci, reste sans inquiétude, le Seigneur est tout-
puissant,

Bétes, oiseaux et animaux de toutes sortes : les voit-on amasser des

réserves ? 9.

Le Sant ne fait pas de réserves, il ne prend rien que ce que son
estomac peut contenir,

Il reste en présence du Seigneur et demande quand il a besoin. 10.

Je me suis uni au Nom de R4m dans mon cceur, et j’ai fait échec a
Yam,

J’ai confiance en mon Dieu, ses serviteurs n’iront pas en enfer. 11.
Kabir, de quoi as-tu donc peur ? La main de Hari est sur ta téte,

Monté sur Péléphant, tu es en sécurité, quand bien méme un Jakh de
chiens abolirait a tes trousses ! 12. [49]

Douce est la nourriture de la mendicité : on regoit des graines de

toutes sortes,

On ne dépend de personne et, sans expéditions lointaines, on est un
grand roi ! 13.

Dignité, honneurs, amour, orgueil, qualités du corps, tendresse
Tous ces biens sont réduits a néant si ’on doit dire : « Donnez-moi» !

Avoir a demander, c’est comme la mort, pourtant bien peu y
échappent,

Kabir dit a Raghunith : « Ne me force pas a demander ! » 15.

Le corps est la rose, ’esprit est Pabeille et le désir comme le doux
parfum,



Si on Parrose de ’ambroisie du Nom de R4m, il produit le fruit de la
confiance. 16. [50]

Mon attachement a disparu, j’ai été libéré et j’ai obtenu la confiance
en Dieu,

Maintenant je n’appelle « mien » nul autre que Toi : Tu es mon unique
espérance. 17.

Celui dans le corps duquel Hari fait sa demeure, comment serait-il en
peine ?

Souffrance et pauvreté, une seule vague de ’Océan [de Rim] a tout
emporté a jamais ! 18.

Il est tout absorbé a chanter des pad -- mais le lacet du doute n’est pas
tranché,

Sans la foi en ’Unique, tout cela est vain et creux. 19.
Dans le chant méme, la lamentation, et dans les pleurs méme, le rdg,

L’un est un ascéte dans la vie laique, et Pautre un laique dans la vie
ascétique !** 20.

Il a chanté, mais sans rien obtenir, [car] il est resté loin de Celui qu’on
ne peut chanter,

Celui qui a chanté [les louanges de R4m)] avec confiance, celui-la est
resté totalement absorbé en Rim. 21.

36. PIU PICHANAN KAU ANG

Chapitre de la Reconnaissance de I’Epoux
Ce qui se trouve contenu dans la niche” n’est pas le Seigneur,
Celui qui est immanent a 'univers entier, appelez-le Seigneur. 1.
Il reste distinct de Punivers et tout ’univers est en Lui,
Kabir, c’est Celui-la qu’il faut servir, et nul autre ! 2.

Par erreur [Pépouse] a oublié¢ PEpoux et elle a commis beaucoup
d’adultéres,

98Confusion condamnée des états et des devoirs
991idole



Mais le Satguru, son Guru, lui a révélé son premier Epoux. 3.
Celui-la n’a ni visage, ni front, ni aucune forme,

Il est plus subtil que le parfum des fleurs : telle est la Réalité supréme,
PIncomparable. 4. [51]

37. VIRKATAI KAU ANG

Chapitre de I'Indifférence
Dans mon esprit s’est produite une fissure profonde,
Comme lorsque le marbre est fendu, on ne peut le recoller. 1.

D’esprit s’est fendu sous P’effet d’une parole néfaste, ’harmonie et
Punion ont été brisées,

Comme lorsqu’on Parrose avec du lait de trois jours, ’arbre Ak se
desseche. 2.

Brisé, le santal garde sa valeur, comme la noix et la feuille de bétel,
Mais il y a deux choses qui, brisées, ne se réparent pas : la petle et
Pesprit. 3. [52]

Si le métier gite le tissu, jamais il ne prendra une belle couleur, Kabir,
quand je suis parvenu a la Sagesse, j’ai laissé la I’or et les femmes.

4.

Ayant immergé ’esprit dans la conscience, pourquoi n’écoutes-tu pas
le conseil [du Guruy] ?

Ou donc jetteras-tu le safran'™? la ville toute entiére est pleine
d’ordures ! 5. [53]

Ceux qui s’en vont, laisse-les aller, cela ne change rien pour toi:
Comme dans la barque du batelier, les compagnons ne te
manqueront pas ! 6.

Est-ce que ’Océan va de porte en porte pour donner a boire aux
gens ?

Celui qui a soif, il boira, quoi qu’il lui en cofite. 7.

100Le safran, substance odorante, symbolise les exhortations.



Si le pagne du Saint est fait d’une centaine de piéces, il n’en a pas
honte :

Il est enivré du 'ivresse de Rim et regarde Indra comme un gueux! 8.

Dépendre de quelqu’un c’est un tourment, celui qui ne doit rien a
personne ne craint rien,

Ceux qui ne dépendent de personne regardent Indra comme un
gueux!9.

Kabir, le monde entier est parti a la recherche [du bonheur] en
portant sa maison sur le dos,

Jai beau y regarder de prés, je ne reconnais personne pour mien, sauf
Hari 10.

38. SAMRATHAI KAU ANG
Chapitre de la Toute-Puissance

Le corps n’a rien fait, ne peut rien faire, n’est capable de rien faire,
Tout ce qui a été fait, c’est Hari qui I’a fait, par Lui Kabir est
Kabir!

D’ceuvre de Kabir, il n’en existe pas, tout ce qui existe, c’est ce qu’il
n’a pas fait,

Tout ce qui a été accompli et tout ce qui existe est Pceuvre d’un Autre
que lui. 2.

Celui qui n’a personne Te possede, et celui qui Te possede possede

tout,
Dans ta cour, O Seigneur, il ne restera pas les mains vides. 3.

L’un se tient debout et regoit, ’autre qui est la se tord les mains, Mon
Seigneur est généreux, Il éveille celui qui dort. 4.

Quand je ferais mon encre des sept océans et de tous les arbres de la
forét mes plumes,

Et de toute la terre le papier, je ne pourrais écrire les louanges de
Rim 5.

Comment décrire ’'Indescriptible ? Je ne peux Le percevoir,



Je Le décris a ma maniere, et, a force de parler, je suis lasse, O mon
amie ! 6.

Feu a gauche, feu a droite, au sein du feu méme, je me meus,
Devant et derriére moi, c’est du feu, mais le Créateur me protége. 7.

Mon Seigneur est un marchand, « aisément» il fait son commerce,
Sans la tige et les plateaux de la balance, il pése le monde entier !
8.

Kabir, j’ai fait [de moi-méme] une offrande au Nom [de R4m] en
mangeant de la moutarde et du sel,

Celui que Tu guides sur le chemin, qui pourra ’égarer ? 9.
Kabfr, a quoi bon t’agiter, si R4m ne te vient en aide ?
Sur quelque branche que tu poses le pied, elle céde. 10.

Depuis que ma meére m’a mis au monde, je n’ai jamais connu le
bonheutr,

Je vais de branche en branche, et toutes les feuilles sont douleur ! 11.
Tout vient du Seigneur et rien du serviteur,

D’un grain de moutarde, il fait une montagne, et il réduit la montagne
ala grosseur du grain de moutarde. 12.

39. KUSABAD KAU ANG
Chapitre de I'Injure

La pointe brillante du javelot, si elle tombe sur vous, vous arrache un

soupir,

Je suis ’esclave de ce Guru qui est capable de ce supporter le choc de
Pinjure. 1.

La terre supporte le piétinement et ’arbre souffre la hache,

Le dévot de Hari est capable de souffrir Pinjure, et nul autre ne le
peut. 2.

La véritable paix ne se trouve que dans Péquanimité :



Si on renonce a prendre parti et qu’on reste impartial, on ne souffre

pas des injures. 3.
Kabir, j’ai connu la paix quand j’ai obtenu la Sagesse du Brahman,

Ce feu qui a dévoré le monde est devenu pour moi comme de I’eau ! 4.
[54]

40. SABAD KALI ANG
Chapitre de la Parole

Kabir, quand la Parole est dans le corps, instrument joue sans
cordes,

I1 est plein au-dedans comme au-dehors et ’erreur est abolie. 1.

Véridique, paisible, attentif, plein de nobles pensées [tel est ’homme
qui] a été percé du Sabda,

Par la grice du Guruy, il a atteint la perfection qui est Pessence de
toutes les doctrines. 2.

Le Satguru doit étre comme le polisseur :

En faisant tourner la meule du Sabda, il rend le corps [brillant]
comme un miroir. 3.

Le Satguru est le vrai héros, qui décoche le Sabda comme une fleche

unique :

A peine m’a-t-elle touché qu’elle m’a percé, et une blessure s’est
ouverte au fond de ’ame. 4.

Cet Amour de R4m qui a transpercé le dévot, on ne peut dire son
excellence,

Quand le coup est regu dans le corps, une vive douleur est ressentie
dans le cceur. 5.

A mesure que je me remémore les perfections de Hari, je regois des
fléches,

Leurs tiges tombent et disparaissent, mais leur pointe reste dans mon

corps. 6.



A mesure que je me remémore les perfections de Hari, je regois des
fleches,

Mais en les recevant, Kabir ne s’enfuit pas: il est capable de les
supporter. 7.

La fleche a beaucoup crié, et la douleur crie encore plus :
Pourtant, en recevant le choc du Sabda, Kabir a tenu bon! 8.

41. JIVAT MRTAK KAU ANG
Chapitre de la Mort vivante

Celui qui expérience la mort vivante abandonne tout désir de vivre, Le
serviteur s’adonne au service de son Seigneur, Hari, et ne connait
pas la souffrance. 1. [55]

Kabir, mon esprit est mort, et mon corps est affaibli,
Mors Hari s’est attaché a mes pas et il crie : « Kabir, Kabir!» 2.

Kabir est mort et il est resté au cimetié¢re, mais nul ne comprend ce
mystere,

Hari avec tendresse est venu a sa rencontre pour le chercher, comme

la vache poussée par ’amour de son veau ! 3.

Si je brile la maison, elle est sauvée, si je la préserve, elle est perdue,
Voyez une chose étonnante : celui qui est mort triomphe de la
Mort! 4.

Mort aprés mort, le monde meurt, mais nul ne sait bien mourir, Kabir,

nul ne sait mourir de telle fagon qu’il ne meure plus! 5.
Mort le médecin, morte la maladie, mort le monde entier,
Seul Kabir n’est pas mort, parce qu’il a pris son refuge en Rim. 6.
D’esprit a été abattu, ’attachement est mort, tout égoisme a été aboli,

Le Yogi qui était 1a a disparu : seules les cendres gardent la posture !
7.

Il est meilleur de mourir que de vivre, si toutefois ’on sait mourir,
Celui qui sait mourir avant sa mort devient immortel dans P’age
Kali. 8.



La Pierre-de-touche de R4im est absolument vraie : rien de faux ne
peut y adhérer,

Celui-la seul adhére a la Pierre de touche de Rim, qui, vivant, est
mort. 9.

Quand le Soi est aboli, on trouve Hari, mais si Hari disparait, tout est
perdu,

Indicible est I’histoire de I’Amour : si on la racontait, qui la croirait ?
10.

Celui qui n’a pas de maitre se perdra, car il reste sans soutien,

Mais celui qui adore humblement le Créateur est assuré de son salut.
11.

L’humilité est le propre des pauvres et Porgueil est le propre de
Phomme querelleur,

Le cceur du querelleur est plein de poison, et le ceeur de ’humble est
plein de Rim. 12. [56]

Kabir est le disciple des Sant, le petit serviteur des serviteurs [de
Ram] :

Kabir, je suis devenu tel que ’herbe qu’on foule aux pieds 13.

Renoncez a ’hypocrisie et a 'orgueil et soyez comme le caillou du
chemin,

Si le dévot [s’humilie] ainsi, il trouvera le Seigneur. 14. [57]
42. CIT KAPATI KAU ANG
Chapitre de la Conscience hypocrite
Kabir, n’allez pas 1a ou Pamour est hypocrite,
Je briile le bouton de kanir : son corps est rouge et son ceeur est
blanc' 1. [58]

Que le Sdkta soit mondain et qu’il soit coureur de femmes, c’est bien,

101Le rouge est la couleur de 'amour. Le bouton de kanir, qui n’est
rouge qu’a 'extérieur, symbolise un amour hypocrite.



Mais le Vaisnav qui se conduit mal est blimable, que le serviteur de
Hari ne ’approche pas! 2.

Prenant le Nom trés-pur de Hari, offre-Lui une priére trés-pure, O
Frere,

Sinon tu encourras une double souillure, quand bien méme tu te
laverais avec cent man de savon 1 3.

43. GURUSIKH HERA KAU ANG
Chapitre de la Recherche de I'Enseignement du Guru
Je n’ai trouvé personne pour m’enseigner vraiment,

Pour me saisir par les cheveux alors que je me noyais dans ’Océan de

PExistence. 1.
Je n’ai trouvé personne qui me reconniit et m’adoptait,

Et qui me fit grice en m’ouvrant le vaste champ [de la Connaissance].
2.

Je n’ai trouvé personne qui fiit Pami de ’Amour de Rim,

Et a qui je pusse me confier corps et Ame, comme la gazelle fascinée

par le chant du chasseur. 3.
Je n’ai trouvé personne qui ait brilé sa propre demeure,
Et en ait chassé les cinq gargons pour y installer PAmour de Ram. 4.
Je n’ai trouvé personne a qui je pusse m’attacher,
Et regarder briler le monde dans son propre feu. 5. [59]
Je n’ai trouvé personne a qui je pusse parler sans crainte,
Celui a qui jouvre mon cceur, il me frappe a mort! 6.
Je n’ai trouvé personne qui piit m’expliquer toutes les voies [du salut]

Et qui fat totalement absorbé en ce Maitre unique qui demeure dans
Pespace vide du ciel. 7.

Sous nos yeux, le monde passe, et sous les yeux du monde, nous

passons,



Et il ne s’est trouvé personne pour nous sauver en nous saisissant par
le bras. 8.

Les amateurs de biens matériels sont légion, mais nul ne se soucie du

salut,
Tous ils sont aimés de R4m, mais ils restent soumis a d’autres. 9.

On en trouve beaucoup qui sont attachés a la Mdiy4, et qui proféerent
des paroles insensées,

Mais on ne trouve pas de blessé¢, marqué du signe du Seigneur. 10.
Des braves et des héros, il n’en manque pas, mais nul n’est transpercé,

Si j’en trouve un qui soit vraiment transpercé, alors P’Amour de Rim
s’affermit.

Je m’en vais a la recherche de celui qui aime, mais je ne trouve
personne qui aime,

Si deux cceurs vraiment épris se rencontrent, alors le poison se change

en ambroisie. 12.
Moi-méme, j’ai br(ilé ma propre maison, la torche a la main,

Et maintenant je vais briler la maison de celui qui s’attache a mes
pas. 13. [60]

44. HET PRITI SANEH KAU ANG

Chapitre de la Tendresse et de 'Amour

Le Lotus de nuit demeure au ras de ’eau et la lune haut dans le ciel,
Mais celui qu’on chérit est toujours proche ! 1.

Kabir, sile Guru demeure a Bénares et le disciple au bord de ’Océan,
[Le disciple] ne peut ’oublier, s’il a quelque noblesse d’ame. 2.

Celui que nous aimons, de quelque fagon il vient a nous,
Celui a qui on s’est confié corps et Ame, on ne peut s’en séparer. 3.
Le Maitre et le disciple n’ont qu’une ame, en pensée ils se rejoignent,

Ce n’est pas P’agilité d’esprit qui plait [au Maitre], mais la disposition
du ceeur. 4.



45. SURATAN KAU ANG
Chapitre de PHéroisme

Par la licheté, tu n’obtiendras pas la Délivrance, exerce-toi un peu a la

Bravoure,

Rejette loin de toi Parmure de Perreur et prends en main le javelot de
la priére ! 1.

En versant le sang, tu n’obtiendras pas la Délivrance, écoute, O étre

insensé,

Kabir, il te faut mourir sur le champ de bataille en combattant tes
passions. 2.

Kabir, celui-la est le vrai brave, qui livre le combat spirituel,
Ayant terrassé les cinq fantassins, il met en fuite la dualité. 3.

Le vrai brave fait front de tous cotés, d’un seul c6té, ce n’est pas

encore la bravoure,
Sans cela, dit Kabir, nul ne le reconnaitra pour un héros ! 4.

Kabir, celui qui pénétre dans la forét pour suivre son maitre, celui-la
est le vrai Brave,

I1 est resté fidele a son Seigneur, et n’a pas quitté sa présence. 5.
Le damima du ciel a résonné, on a frappé le tambour de guerre,
Le Brave a balayé le champ de bataille, il est épris de la Niort. 6.

Kabir, je suis devenu inaccessible a la crainte quand je me suis épris
de Hari,

Dans un vaste champ, j’ai livté une héroique bataille a la sensualité et
alorgueil. 7.

Le Brave a pris ’épée en main, il a revétu ’armure du Sahaj,

Il est monté sur I’éléphant de la Connaissance voici le moment de
descendre sur le champ de bataille. 8.

A cela on reconnait le héros, qu’il combat pour ’amour de son Maitre,

Et qu’il se laisse tailler en pi¢ces plutét que de céder du terrain ! 9.



Le héros n’abandonne pas le champ de bataille, mais il combat au

cceur de la mélée,
Mourir ou vivre lui sont devenus indifférents. 10.
Désormais il ne lui reste plus qu’a combattre, s’il tournait casaque,
sa maison est trop loin ;
Il s’est confié tout entier a son Maitre et ne se soucie plus de rien. 11.
Maintenant, il en est arrivé 1a il a obtenu le désir de son cceut,
Il a pris en main la boite de vermillon ; comment craindrait-il la
mort ?'” 12,
Cette mort que le monde craint tant, elle est ma joie :
Quand mourrai-je et quand contemplerai-je Celui qui est joie
supréme ? 13.
Le lache se répand en vantardises, mais le héros est sobre de paroles.
C’est a Pceuvre que I’on reconnait celui qui mérite la gloire. 14.

Va-t’en interroger ces blessés, a qui la douleur ne donne de répit ni de
jour ni de nuit,

Leur souffrance, seul Pauteur de leur blessure la connait, et ceux qui
Péprouvent. 15.

Le blessé va et vient en serrant sa blessure, mais c’est en vain qu’il
cherche ala cacher :

Quoiqu’il fasse, il ne peut survivre, car il a regu le coup fatal. 16.
Haut est I’arbre, céleste le fruit, les oiseaux sont morts d’épuisement,

Bien des sages se sont épuisés en vain a le trouver : le fruit immaculé
est loin ! 17.

Qu’importe s’il est loin ? Si ’on donne sa vie, il deviendra proche,

Tant qu’on ne risque pas sa vie, ’entreprise est vouée a I’échec. 18.

102Le sddhak est comparé a la sati, la veuve qui s’appréte a monter
sur le bicher de son époux : comme elle, il n’attend plus rien de la vie. La
boite de vermillon est I'embléme de la fidélité conjugale.



Kabir, cette Demeure d’Amour, ce n’est pas la maison de ta tante ! Il
faut te couper la téte et la mettre sous tes pieds, si tu veux y

pénétrer. 19.
Kabir, vers ma Demeure d’Amour, la route est dure et infranchissable,

Il faut se couper la téte et la mettre sous ses pieds, alors on connait la
saveur de ’Amour. 20.

I’Amour ne pousse pas dans les champs, P’Amour ne se vend pas au

marché,
Roi ou vilain, quiconque le désire doit donner sa vie en échange ! 21.

En se coupant la téte, on fait la tare, on donne sa vie en échange du
bon poids :

Quiconque en veut en prenne : c’est ici le marché de PAmour ! 22.
Le brave donne sa téte, et renonce au désir de la vie corporelle,

Et Hari va a sa rencontre pour le recevoir, en voyant venir son

serviteur. 23.

La Bhakti est ’épouse aimée de Ram, elle n’est pas pour les laches,
Coupe-toi la téte et prends-la dans tes mains, et tu obtiendras le
Nom de Rim. 24.

La Bhakti est ’épouse aimée de R4m, elle est comme le fil de ’épée,

Celui qui hésite se coupe, celui qui n’hésite pas, passe. 25.

La Bhakti est ’épouse aimée de Rim, elle est comme la flamme du

feu,

Ceux qui sautent bravement au travers passent, ceux qui regardent
sont brilés. 26.

Kabir, sur le cheval de PAmour, la Conscience est montée,

Avec I’épée de la Sagesse, elle asséné un bon coup sur la téte de Kil

27.
Kabir, le Diamant se vend infiniment cher,
Périssent les os et la chair, il faut donner sa vie en échange. 28.

Je compte autant d’ennemis qu’il y a d’étoiles dans la nuit,



Mais quand on pendrait mon corps au gibet et que ma téte serait

exposée sur le parapet, je ne me séparerais pas de Toi ! 29.

Si je suis vaincu, je serai avec Hari, et si je suis vainqueur, c’est ma
chance,

Je sers PEtre supréme : si cela me cotite la téte, tant pis ! 30.

C’est au prix de sa téte qu’il faut servir Hari, en laissant 1a les soucis
du monde,

Si on donne sa téte pour obtenir Hari, il faut considérer que c’est bon
marché. 31.

Une pluie de flammes'® est tombée du ciel, nul ne peut en supporter
la violence,

Seuls le peuvent le Saint, la Sati et le Héros, qui se jouent sur la pointe
[du javelot]'™. 32. [61]

La Sati en montant sur le blicher s’écrie : « Ecoute, O Ami cimetiére,
Tous s’en sont allés, a la fin tu restes seul avec moi ! » 33.

La Sati a consciemment résolu son sacrifice, elle a préparé sa couche
sur le biicher,

Et elle s’est endormie avec son Epoux ayant mis le feu aux quatre
coins ! 34.

La Sati a pratiqué I’héroisme, elle s’est donnée corps et 4me en une

seule fois,
Elle a fait une demeure a son Epoux, et le cimetiére fait son éloge. 35.

La Sati est sortie pour aller au bicher, se rappelant la tendresse de
PEpoux,

EtPame, en entendant le Sabda, est sortie, oubliant le corps. 36.

La Sati est sortie pour aller au biichet, la pensée concentrée sur
I'Unique,
Elle s’est abandonnée tout entiére a PEpoux, et au fond de 'ame il

n’est plus de distinction. 37.

103Le feu de la connaissance.

104Qui risquent leur vie.



Et moi, je te le demande, O Amie, : « Pourquoi ne meurs-tu pas
vivante ?

Tu fais le satya aprés la mort : que ne le fais-tu vivante ? » 38.

Kabir, invoquez R4m ouvertement, ne chantez pas ses louanges en
secret,

Débarrassez-vous de ce mannequin de paille, de peur qu’il ne briile
une seconde fois. 39.

Kabir, Hari vous honore tous, mais nul n’honotre Hari,
Tant qu’on garde les désirs charnels, on ne peut étre son serviteur. 40.

Le moi égoiste désire les biens terrestres, et le dévot désire le service
[de Hari],

Kabfr, celui-la est vraiment attaché a R4m qui a renoncé au désir de la
vie terrestre. 41.

46. KAL KAU ANG
Chapitre de la Mort
On appelle bonheur un faux bonheur, et on se réjouit dans son esprit !

Les créatures sont les graines de K4l : les unes dans sa bouche, les

autres sur ses genoux ! 1.

Aujourd’hui ou demain, ou cette nuit méme, il nous abattra en
chemin,

L’homme est le moineau et Kil est le faucon qui tombe sur lui a
Pimproviste. 2.

Kil se tient a la téte du lit : éveille-toi, cher ami,

Loin de R4m ton Bien-aimé, comment peux-tu dormir en paix ? 3.
Tous dorment a poings fermés, seul le Sant ne dort pas,

Kil se tient debout sur leur téte, prét a crever la bulle d’eau ! 4.

Aujourd’hui on dit: « Demain, j’adorerai Hari», et demain, on dit
encore : « Demain »

Ainsi on remet de jour en jour et on laisse passer le temps propice. 5.



Kabir, ils n’ont pas conscience de I’instant qui passe, occupés qu’ils

sont a faire des projets pour le lendemain,

Kal a Pimproviste vous sautera dessus, comme le faucon sur la
perdrix. 6.

Kabir, [Kal] a picoré instant par instant, et les instants ont passé en
vain,

La créature ne s’est pas libérée des liens du monde—et Yam est arrivé
en jouant du tambour! 7. [62]

Je suis seul contre deux : entre eux, pas de différence,

Si Yam ne vient a2 ma rencontre, alors c’est la vieillesse qui m’atteint !
8.

Chacun a son tour, les amis chers s’en sont allés,
O vivant, ton tour a toi se rapproche chaque jour! 9. [63]

Le tronc brilé par 'incendie de la forét et qui se tient encore debout,

s’écrie :

« Si je tombe au pouvoir du Forgeron, je brilerai une deuxiéme fois ! »
10. [64]

Ce qui s’est levé se couche, ce qui a fleuri se flétrit, Ce qui a été bati
s’écroule, ce qui est venu s’en va. 11.

Le vétement qu’on a porté se déchire, le nom qu’on a porté s’en va,

Kabir, attache-toi a la seule Réalité que le Guru t’a révélée. 12.
Loin de R4m, ils restent sans crainte, mais la conscience leur crie :

Ce corps n’est qu’une bulle d’eau qui s’évanouit en moins d’un
instant ! 13.

Une bulle d’eau, voila notre origine :
En un seul jour, elle s’évanouit, comme la lumiére des étoiles. 14. [65]
Kabir, ce monde n’est rien, tant6t amer et tant6t sucré,

Hier seulement celui-ci était assis en gloire -- et aujourd’hui on le voit
au cimetiére ! 15.



Kabir, chaque jour [la femme] se léve pour décorer la maison, [de son
corps],

La seule vue du cimetiére lui faisait peur -- et voici qu’on I’a fait briler
aux yeux de tous ! 16.

La lampe brille dans la demeure, et quelle lumiére elle répand,

Mais, quand le Cygne voyageur sera parti [on criera] : jette les ordures
hors de la maison "™ 17.

Haute est la demeure, haute la tour, la porte et linteau sont décorés de

peintures,

Mais, sans le Nom de R4m, ’'Unique, Yam t’assénera un coup de
baton sur la téte. 18. [66]

Kabir, de quoi vous enorgueillissez-vous ? K4l vous a pris aux

cheveux,
Qui sait ou il vous abattra : chez vous ou a Pétranger ? 19. [67]
Kabir, instrument ne résonne plus, toutes les cordes sont cassées,
Le pauvre instrument, que peut-il faire, si le Musicien est parti ? 20.
Le soufflet a continué a souffler, mais les cendres se sont éteintes,
L’enclume est restée oisive quand le Forgeron est parti. 21. [68]

Le voyageur est parti joyeusement sur le chemin, avec un sac de

provisions sur le dos,

Mais la Mort est venue a sa rencontre, et ses provisions sont inutiles !
22. [69]

Le Jiv vient de loin et aujourd’hui méme il repart au loin,

11 a fait halte pour jouir, et K4l ne le quitte pas d’une semelle ! 23.

Il n’a jamais invoqué le Nom de R4m, voici que la vieillesse arrive,
Elle se tient 2 la porte, et alors on ne peut plus rien tirer dehors™. 24.

Le tour est passé, la force s’en est allée, la couleur a changé,

105La lampe est la vie; le hams est 'ame ; quand le corps n’est plus
qu’un cadavre, on se hate de le jeter dehors.

1060n ne peut plus rien sauver.



La chose manquée ne se répare pas, quand bien méme on jetterait les

mains de tous cotés'”” ! 25,

Le tour est passé, la force s’en est allée, et 'on a continué d’amasser

des ceuvres mauvaises,
Celui qui a laissé Hari s’échapper de sa main, s’approche du jour
fatal. 26. [70]
Kabir, attache-toi a Hari, ne t’attache pas aux bagatelles,
L1827,

La créature a fait sa demeure dans une forét empoisonnée, ou des
serpents se nouent,

C’est pourquoi la crainte s’est emparée d’elle et elle passe les nuits a
languir sans sommeil. 28.

Kabir, tout bonheur est en R4im, hors de Lui, tout est amas de

souffrances,
Dieux, hommes et ascétes, tous sont tombés dans les filets de K4l! 29.

Fragile est le corps, infirme Pesprit, et il amasse des ceuvres tout
tranquillement !

Tandis qu’il vaque paisiblement a ses occupations, Kal [le regarde
faire] en riant. 30. [71]

Ceux qui pleuraient aussi sont morts, et aussi ceux qui mettaient le
feu [au bicher],

Ceux qui se lamentaient sont morts, qui donc appellerai-je au
secours ? 31.
Ceux qui m’ont engendré sont morts, et moi aussi je devrai partir,

Ceux qui m’ont précédé, eux aussi, avaient lié un fardeau [sur leur
téte]. 32.

47. SANJIVANI KAU ANG

107Quelque effort qu’on fasse.
108Sens douteux.



Chapitre de la Vie

La ou vieillesse et mort ne peuvent atteindre, ou nul n’entend parler
de la mort,

Kabir est parti pour ce pays, la ou demeure le Créateur, le [vrai]
Médecin. 1.

Kabir s’est établi [la] comme un Yogi, il fouille la terre et se nourrit de
racines,

Jignore par quelle racine [ce corps grossier] est devenu subtil et
immortel ! 2.

Kabir est allé aux pieds de Rdm, et il a été délivré de P'orgueil et de
Pégarement,

I1 a pris son 4san dans le « ciel » et Kal est parti en se frappant la téte !
3.
Il a récuré et lessivé son esprit, tout égoisme a disparu,

19971 reste a crier : « Piyd, Piyii», et Kl ne le

Comme un paralytique
poursuit pas pour le dévorer ! 4.
Kabir a affiné son 4me sur la Pierre-a-aiguiser du Délaissement,

Son esprit s’est absorbé dans les pieds [de R4m], l1a ou la main de K4l
ne peut Patteindre. 5.

Reposez-vous au pied de cet Arbre qui fructifie toute Pannée'™,
Fraiche est son ombre, abondant son fruit, les oiseaux y prennent
leurs ébats. 6.

L’Arbre est généreux et compatissant, il fructifie et donne la vie,

Les oiseaux s’y sont rassemblés de partout, ils sont venus vers I’Arbre
aux doux fruits. 7.

48. APARIKH KAU ANG

109Kabir veut dire que, désormais, il n’est plus entrainé dans le
tourbillon du monde. 1l est « immobilisé » et cependant il est a I’abri de la
poursuite de Ki/; « piya » est le cri d’amour de l'oiseau citak:.

110Iamour de Rain.



Chapitre de 'Aveuglement

Il a regu le Bien supréme et il I’a rejeté pour saisir un caillou dans sa
main,

Il a laissé le Cygne, pour devenir le compagnon de la grue ! 1.
J’ai vu une chose étonnante : le Diamant est vendu au marché,
Et comme ’amateur n’est pas 1a, il s’est vendu pour une kauri. 2.
Kabir, le bric-a-brac sans valeur a trouvé acheteur,

On a fait un ballot d’objets de rebut et maintenant on n’emporte rien !
3.

Les perles ont été répandues sur le chemin, I’aveugle est passé par la
) g

[et n’a rien vu],
Privé de la lumiére du Seigneur, il traverse ainsi le monde entier. 4.
Kabir, ce monde est aveugle comme une vache aveugle,

Le veau qu’elle a eu est mort, et elle se précipite pour lécher sa peau !
1 5

49. PARIKH KAU ANG
Chapitre de la Clairvoyance

Quand Pobjet de valeur trouve acquéreut, il se vend tres cher, Quand il
n’y a pas d’acquéreur, il se vend pour une kauri1.

Kabir, la vague de océan a répandu les perles,

La grue'™ n’y comprend rien, mais le Cygne les picore et les mange. 2.
73]

Hari est le Diamant et le dévot est le diamantier qui I’a pris et I’a placé
sur le marché,

Quand viendra le vrai Connaisseur, il donnera au Diamant son [vrai]
prix. [74]

111Allusion a la coutume indienne de placer devant la vache la peau
de son veau mort, afin de la traire.

112I”’homme sensuel



50. UPAJANI KAU ANG
Chapitre de la [vraie] Naissance
Je ne sais pas le nom de ce village, mais je suis sur le chemin,

Demain les épines me mettront en fuite : pourquoi ne pas détaler tout
de suite ? 1.

Jai appris une legon du monde et je suis allé prés du Seigneur,
L’Eternel m’a emmené, et mon attente a été comblée. 2.

Le Paradis d’Indra s’émerveille, et Brahma lui-méme est perplexe :
Kabir s’en est allé prées de R4m -- innombrables sont ceux qui
regardent! 3.

Il s’est élevé jusqu’en haut du ciel, dans son vol il a dépassé les
limites,

Tandis que bétes et oiseaux et toutes les créatures restaient enfermés
dans les limites. 4.

Kabir tire de Peau [fraiche] du Pital et s’en abreuve,

Tandis que les créatures, attachées aux sens, se meutent en buvant
Peau croupie. 5. [75]

Kabir, en songe, j’ai rencontré Hari, et il m’a éveillé de mon sommeil,
Mais je n’ose entr’ouvrir les yeux, de peur que le réve ne se dissipe ! 6.

Nombreuses sont les perfections de Gobind, elles sont écrites dans

mon ceeut,
Je n’ose pas boire d’eau de peur que ’écriture ne soit lavée ! 7.
Kabir en est arrivé la : son nom est maintenant sans-prix,

ui qui auparavant n’était que verre et fer-blanc'”® et qui errait de
Lui q p t n’était q t fer-blanc™ et q t d
place en place! 8.

L’Océan de ’Existence est plein d’'une eau empoisonnée, ’esprit ne
peut se stabiliser,

Quand Kabir a rencontré Hari aimant et tout-puissant, il a traversé. 9.

113Sans valeur



Sain et sauf j’ai traversé [’Océan de P’Existence], parfait est mon
bonheur,

Jai saisi la barque du Nom de R4m et ni eau ni boue ne m’atteint
plus. 10.

Kabir, par la grace de Kesao, le doute s’est dissipé,

Les jours qui se sont écoulés sans Bhakti, je les compte comme jours
de douleur. 11.

Kabir, je m’en allais pour mendier, et j’ai rencontré le Malheur,
Il m’a emmené dans sa maison, et 1a j’ai trouvé un grand trésor. 12.
DAYA NIRBAIRTA KAU ANG

Chapitre de la Compassion et de la Bienveillance
Kabir, 1a riviére briile : ’eau et la terre, tout est en feu,

Si Pon n’est pas puissant sur [le cceur de] R4m, la Perle inestimable
est anéantie. 1.

Les nuages se sont abaissés et étalés, il a commencé a pleuvoir des
charbons ardents,

Alors Kabir s’est dressé et il a montré le chemin [du salut], mais le
monde continue a briler ! 2. [76]

Le feu brile et tous sont dans la douleur : je n’en ai pas vu d’heureux,

La ou Kabir a posé le pied, 1a on trouve un peu, de soulagement. 3.
[771

52. SUNDARI KAU ANG

Chapitre de la Gracieuse Epouse

Kabir, la gracieuse épouse s’écrie : Ecoute, O mon sage Epoux,
Si tu ne viens vite a moi, je m’en vais rendre ’4me ! 1.

Kabir, si ’épouse volontairement commet P’adultére,

Son Epoux d’amour jamais ne la chérira. 2.

L’épouse qui honore son Epoux renonce a tout autre désir.



Jamais elle ne ’abandonne et elle ne quitte pas sa présence un seul
instant 3.

De mon esprit je fais la farine blanche et je la mouds tres fine,

Alors I’épouse connaitra le bonheur quand le Brahman se manifestera
en elle 4.

Au-dela de la riviére est suspendue la balangoire'™, et PEpoux y a
placé [’épouse]
Cette épouse est fortunée, qui chaque jour va s’y balancer. 5.

53. KASTURIYA MRG KAU ANG
Chapitre de I'Antilope musquée

Le musc se trouve dans le nombril [de la gazelle], mais celle-ci le
cherche dans la forét.

Ainsi Rim demeure dans tous les corps, mais le monde I’ignore. 1.

Quelques rares Sant savent le reconnaitre, qui ont soumis leur cinq

sens,

Ceux qui n’ont pas dompté leurs sens ne peuvent jouir de la

compagnie de Rim. 2.

Ce Seigneur qui demeure dans le corps, par erreur, on ne le reconnait
pas,
Comme P'antilope musquée, qui persiste a flairer le gazon. 3.

Kabir, a la recherche de R4m, on est allé jusqu’a Singhal Dvip™, Mais
Ré4m vit dans le corps, si la foi L’y ameéne. 4.

Nulle part on ne voit de plus ou de moins, [partout] le Brahman est
présent en plénitude,

Si on Le reconnait, Il est proche, si on Le croit loin, Il est loin. 5.
Jai cru que Hari était loin, mais Il est présent en plénitude dans tous

les étres,

1141a balancoire symbolise la félicité que 'Epoux (Rdw) accorde a
I'ame fidele.

115Ceylan : au bois vert.



Je L’ai cru extérieur a moi, et, de proche, Il est devenu lointain ! 6

Ram était caché sous les brins d’herbe, et je le croyais en haut de la
montagne

Mais quand jai trouvé le Satguru, j’ai obtenu la Vision et j’ai
découvert R4m dans mon corps méme ! 7.

Le Nom de R4im est présent dans les trois mondes: partout Il
demeure en plénitude,

Périsse cette [prétendue] habileté qui va Le chercher si loin ! 8. [79]

Comme la prunelle dans les yeux, ainsi est le Seigneur [au milieu] du
corps,

Les insensés ne Le reconnaissent pas, et vont Le chercher au-dehors.
9.

54, NINDYA KAU ANG
Chapitre du Blame

Les malheureux qui n’ont pas trouvé la sagesse, jettent le blime [sur

autrui],

Mais [les saints] qui sont épris du Nom de R4m, n’ont pas souci
d’autre chose. 1. [8 0]

A la vue des défauts des autres, [les méchants] s’en vont ricanant,

Ils ne songent pas a leurs propres [défauts] qui n’ont ni
commencement ni fin! 2.

Gardez le calomniateur prés de vous, batissez-lui une cabane dans

votre cout,
Sans savon et sans eau, il vous nettoiera le caractére ! 3.

N’¢éloignez pas le calomniateur, mais traitez-le avec honneur et
tendresse,

Corps et 4me, il récure tout, en pérorant a tout propos ! 4.
Celui qui calomnie un saint s’attire le malheur,

Il nait et meurt en enfer et la Délivrance n’est pas pour lui. 5.



Kabir, ne faites pas fi de I’herbe, sous prétexte qu’on la foule aux
pieds :

Si en volant un brin vous tombe dans vous le sentirez passer 6. [81]
Ne vous louez pas vous-méme et ne traitez pas autrui de « misérable »

Qui sait si sous tel arbre vous ne trouverez pas de Por sur un tas
d’ordures ? 7. [82]

Kabir, frustrez-vous vous-méme et ne frustrez pas autrui,

En se frustrant soi-méme, on trouve le bonheur, en faisant tort a
autrui, le malheur. 8.

Si aujourd’hui je rencontre Hari, je Lui dirai toute ma souffrance en
pleurant,

Je poserai ma téte sous ses pieds et je lui dirai tout ce que j’ai a Lui
dire! 9.

55. NIGUNA KAU ANG
Chapitre du Sans-Guru
L’Arbre vert connait le bienfait de cette Eau [de Ran]
Mais le bois sec ne sait pas quand le nuage creéve. 1.
Doucement, doucement, la pluie tombe, le nuage a crevé sur la pierre,

La terre a fondu et s’est dissoute dans P’eau, mais la pierre reste
identique.2.

Le Brahman supréme a fait pleuvoir les perles, le faite [de la

montagne] est enveloppé dans les nuages,

Ceux qui avaient un Guru ont picoré [les perles], ceux qui n’en
avaient pas n’ont pas su les distinguer. 3.

Kabir, la liqueur de R4im est tombée en pluie, elle est tombée d’en
haut sur le sommet des montagnes et les collines,

L’eau est restée dans les bas-fonds, mais non sur les sommets. 4.

Kabir, le ritualiste insensé est comme une pierre des pieds a la téte,
L’archer, que peut-il faire ? Ses fleches ne pénétrent pas dans la
pierre. 5.



A parler et a écouter, tous les jours ont passé, esprit emmélé ne s’est

pas désemmélé,

Dit Kabir: ils n’ont rien compris, et aujourd’hui ils ne sont pas plus

avancés qu’au premier jour ! 6.

DitKabir, ils sont trop durs, la fleche du Sabda ne peut pénétrer en

eux,

Si la fleche de la mémoire et de Pintelligence pénétre en eux, alors ils
obtiendront le discernement et la réflexion. 7. [83]

Dans Pespoir de trouver le soulagement, ils ont parcouru un long
chemin,

Mais leur corps est plein de poison, il n’y a pas place pour ’ambroisie.
8.

Si Pon fait boire du lait au serpent, ce lait aussi devient poison,
Mais il n’y a personne qui puisse absorber le poison du serpent™. 9.

Je n’ai que mépris pour la hauteur du palmier qui s’éléve tout droit :
Les oiseaux n’y trouvent pas d’ombre, et son fruit est trop haut ! 10.

A cause d’une haute famille, le bambou se donne de Pimportance,
Mais Podeur du santal ne peut P’atteindre : que toute la famille aille
au feu! 11.

Kabir, dans le voisinage du santal, méme Parbre Nim devient santal,
Mais le bambou est perdu par sa hauteur méme : que nul ne se
perde avec lui ! 12.

56. BINATI KAU ANG
Chapitre de la Priere

Kabir, quand je rencontrerai le Seigneur, Il me demandera de mes
nouvelles,

Et je lui dirai tout du commencement jusqu’a la fin, tout ce que j’ai au
fond du cceur! .

116Et par 1a débarrasser le monde du poison ; allusion 2 la légende du
poison extrait de la Mer-de-lait et absorbé par Si.



Kabir, dans mon égarement, j’ai fait des bétises -- Toi, [O R4ml], ne

m’en tiens pas rigueur,

Le Maitre doit garder sa sérénité, méme si le serviteur est toujours en
faute. 2.

Le Créateur posséde toutes les perfections, et nul défaut,

Si je sonde mon proptre cceut, alors [je vois] que tous les défauts sont
en moi. 3. [84]

L’occasion'” est passée, PEpoux est resté en terre étrangére,

O Kesao, efface ma souillure, délivre-moi de I’égarement et de
Pangoisse. 4.

Du milieu de ’Océan de PExistence, Kabir Te supplie :

Ton serviteur est soumis a ta tyrannie [de Yam], repousse-le, O
Gosain. 5.

Je suis allé en pelerinage a la Kaaba, Oh! combien de fois, dit Kabir,
O Emir, quelle faute trouves-tu donc en moi, que tu ne me dis
rien, O mon Pir? 6.

Si ton Ame était attachée a la mienne, comme la mienne a la Tienne,
Alors ce serait comme lorsqu’on chauffe le fer [pour le faire
fondre] : on ne verrait plus la soudure. 7.

57. SAKHIRUP KAU ANG
Chapitre du Témoin
Kabir demande 4 R4dm, le Souverain de 'univers :

Tu as tout créé, et pourtant, Tu restes distinct [de la Création] : dis-
moi donc comment cela se fait ? 1.

Ce Lieu ou Pon trouve Rim, ne P'imagine pas différent [de toi-
méme] :

I1 donne a tous la joie au moyen du Sabda, chacun la ou il se trouve. 2.

Kabir, celui dont Pesprit est obtus, sans réfléchir, erre a ’aventure,

1171La vie humaine.



Les yeux grands ouverts, il tombe dans le courant : qui donc faut-il
blimer ? 3.

58. BELI KAU ANG

Chapitre de la Liane

118

Voila ou en sont les choses : on ne voit plus ni citrouille™, ni liane,

Mais le bois qu’on a apporté pour le briiler au feu se met a pousser
des feuilles vertes « 1.

D’abord, il briile dans le feu, et puis il redevient vert,

Je rends honneur a cet Arbre qui donne des fruits alors qu’on a coupé

ses racines. 2.
Si on la coupe, elle verdoie, si on P’arrose, elle se desséche,
De cette merveilleuse Liane, on ne peut décrire les qualités. 3.

La Liane est dans la cout, et le Fruit est au ciel, c’est comme le lait de
la vache stérile,

C’est un feu de corne de liévre, le fils de la femme stérile jouit™. 4.

Kabir, amére est la Liane, amer son fruit,

Celui-la seul mérite le nom de « saint », qui s’est débarrassé d’elle. 5.

Si 'on obtient les siddhi, a quoi bon ? L’odeur s’en répand de tous
cotés'™,

Avujourd’hui ce n’est encore que la semence et la pousse, mais la

plante ne demande qu’a grandir. 6. [85]

59. ABIHAR KAU ANG

118er : pot d’ascete, fait d’une sorte de citrouille évidée ; ici, le corps;
la liane est Mdya; la 1ere ligne du doha parait exprimer la satisfaction de
Pascéte qui croit avoir définitivement vaincu la Mdyd. La 2¢me ligne
souligne la vanité de cette assurance.

119Langage paradoxal.

120Le bruit s’en répand.



Chapitre de I'Inséparable

Kabir, j’ai pris pour compagnon Celui qui est-dela de la joie et de la
douleur,

Je me jouerai avec Lui dans P'intimité et jamais ne m’en séparerai. 1.
Kabfr, hormis le Créateur, je n’ai pas de bienfaiteur,

Que je mérite ou que je démérite, il ne m’abandonne pas, tandis que
le monde est égoiste. 2.
Au début, au milieu et a la fin, [ R4m)] reste inséparable et indivisible :

Kabir, le dévot ne se sépare jamais de la compagnie de son
Créateur. 3.

APPENDICE omis (Sikhi ne se trouvant que dans B.)






RAMANA MAHARSHI

L’EVANGILE DE RAMANA MAHARSHI (MAHARSHTI’S
GOSPEL) Traduit de I'anglais par SIMONE EVIN

LE COURRIER DU LIVRE 21, rue de Seine, Paris (6°)
« Spiritualités vivantes »
&

I’ENSEIGNEMENT DE SRI RAMANA MAHARSHI Nouvelle
édition intégrale Traduction et présentation de Eleonore Braitenberg
Albin Michel

CHAPITRE VI LA REALISATION DU SOI

D — Comment puis-je obtenir la Réalisation du Soi ?

M — La Réalisation n’est pas quelque chose qu’il faille
obtenir ; elle est déja la. Ce qu’il faut faire, c’est rejeter 'idée : « Je
n’ai pas réalisé. »

La sérénité, ou paix, c’est la Réalisation. Il n’y a aucun moment
ou le Soi n’existe pas. Tant qu’il se présente des doutes, ou le
sentiment qu’on n’a pas réalisé, il faut s’efforcer d’extirper ces
pensées. Elles sont dues a la confusion entre le Soi et le non-Soi.
Lorsque ce dernier disparait, le Soi seul demeure. Pour faire de la
place, il suffit d’enlever ’encombrement : nul besoin d’apporter
Pespace nécessaire en le prenant ailleurs.

D — Puisque la Réalisation n’est pas possible sans
vasanikshaya*, comment vais-je réaliser cet état dans lequel les
vasana* sont détruits d’'une maniére effective ?

M — Vous étes dans cet état en ce moment !

D — Cela signifie-t-il qu’en m’accrochant au Soi, les visana
seront détruits a mesure qu’ils se présentent? M — Ils se
détruiront d’eux-mémes si vous demeurez tel que vous étes.

D — Comment vais-je atteindre le Soi ?
M — Il n’y a pas a obtenir le Soi. $’Il était quelque chose qu’il
fallut conquérir, cela signifierait qu’il ne se trouve pas déja ici,

maintenant, et a jamais. Toute chose acquise sera un jour perdue,
elle est par conséquent impermanente. Ce qui ne dure pas vaut-il



la peine de tant d’efforts ? C’est pourquoi, je le déclare, le Soi ne se
conquiert pas. Vous &tes le Soi, vous étes déja Cela.

En réalité, vous étes ignorant de votre état bienheureux. Cette
ignorance vous domine et tire un voile sur le soi pur qui est
béatitude. Vos efforts doivent étre uniquement dirigés vers
Pélimination de ce voile qui est Pidentification du Soi avec le
corps, le mental, etc. C’est elle qui doit disparaitre, pour laisser
place au Soi.

La Réalisation est donc pour tous; elle ne fait aucune
différence entre les aspirants. Les seuls obstacles proviennent de
vos doutes concernant vos capacités et de la conviction qui vous
fait dire: «Je n’ai pas réalisé.» Il faut vous débarrasser
entierement de ces obstacles.

D — Quelle est Putilit¢ du samadhi ? La pensée y subsiste-t-
elle ?

M — Le samidhi permet seul de découvrir la Vérité. Les
pensées jettent un voile sur la Réalité, qu’il est ainsi impossible
d’atteindre en son intégrité dans des états autres que le samadhi.

Dans le samidhi, un seul et unique sentiment surnage : « JE
SUIS », a ’exclusion de toute autre pensée. — « JE SUIS » —, c’est
« DEMEURER EN PAIX ».

D — Comment dois-je m’y prendre pour obtenir a nouveau le
samadhi et pour retrouver la Paix que je gofite ici ?

M — Votre expérience présente est due a Pinfluence de
Pambiance dans laquelle vous baignez ici. Retrouverez-vous le
méme état lorsque vous en serez loin ? C’est pour le moment
quelque chose de transitoire, et la pratique est indispensable pour
qu’elle devienne permanente.

D — Il est des moments o jaillissent de brusques lumiéres sur
une conscience dont le centre est a ’extérieur du moi normal, et
qui parait inclure la Totalité. Indépendamment de tout concept
philosophique, comment Bhagavan me conseillerait-il de m’y
prendre pour obtenit, retenir et accentuer ces trop rares
illuminations ? I’abhyasa* dans de telles expériences exige-t-il la
retraite ?

M A Pextérieur... Qui fait Pexpérience d’un extérieur et d’un
intérieur ? Ils sont concomitants a ’existence du sujet et de ’objet.
Mais qui, a nouveau, est conscient de ces derniers ? Apres mir
examen, vous découvrirez qu’ils n’ont jamais été qu’un seul : le
sujet. Cherchez alors qui peut bien étre ce sujet unique ; cette



analyse finira par vous conduire a la pure conscience, au-dela du
sujet.

Ce que vous appelez le « moi normal », c’est le mental, ou
esprit. D’étroites limites enserrent ce mental, tandis que la
conscience pure est au-dela de toute limitation. On y parvient par
Pinvestigation telle que je I’ai déja esquissée.

Obtenir : Le Soi est toujours la. Vous n’avez qu’une seule chose
a faire, c’est d’arracher le voile qui vous Le cache.

Retenir : Le Soi, dés qu’ll est réalis¢, devient votre expérience
directe et immédiate. On ne Le perd jamais.

Accentuer : Il n’est pas question d’accentuer le Soi, car fi est
toujours semblable, sans contraction ni expansion.

Retraite : Demeurer dans le Soi, c’est la solitude. Rien n’est
étranger au Soi. La retraite implique le passage d’un lieu ou d’un
état a un autre. Or, ni 'un ni Pautre ne peuvent étre extérieurs au
Soi. Tout est le Soi ; la retraite est impossible, inconcevable.

Abhydsa : c’est empécher que rien ne vienne troubler la paix
inhérente. Mais vous &tes toujours dans votre état naturel, qu’il y
ait ou non pratique de ’abhy4sa. Rester tel que vous étes, sans
questions ni doutes, c’est votre état naturel.

D — Lorsqu’on a fait Pexpérience du saméadhi, peut-on obtenir
également les siddhi * ?

M — Pour que Pon exhibe les siddhi, il faut que d’autres les
reconnaissent. Toute personne qui montre ainsi ses pouvoirs ne
peut donc étre un jnini. Par conséquent, les siddhi ne méritent
méme pas 'ombre d’une pensée. Jnina doit étre le seul but de vos
recherches.

D — Ma Réalisation aide-t-elle les autres ?

M — Oui; c’est le service le plus grand que vous puissiez leur
rendre. Ceux qui ont découvert de grandes vérités y sont parvenus
dans les profondeurs tranquilles du Soi. Mais il n’y a réellement
aucun «autre» que lPon doive secourir. L’étre Réalisé voit
uniquement le Soi, comme ’orfévre ne préte attention qu’a or des
bijoux ornés de pierres précieuses qu’on lui donne a évaluer.
Lorsque vous vous identifiez avec le corps, vous étes fatalement
conscient aussi du nom-et-de-la-forme*. Mais lorsque vous
transcendez votre corps, les « autres » aussi disparaissent. L’étre
Réalisé ne voit pas que le monde différe de lui-méme.

D — Ne serait-il pas préférable que les saints vivent en
compagnie d’autrui ?

M -- Il n’existe pas « d’autrui » avec qui on puisse vivre.



Le Soi est la seule Réalité.

D — Ne devrais-je pas tenter de porter secours au monde qui
souffre ?

M — La Puissance qui vous a créé a créé le monde aussi. Si elle
prend soin de vous, elle peut bien prendre soin du monde...
Puisque Dieu a créé le monde, c’est Son affaire de s’en occuper,
pas la votre.

D — Et notre devoir de patriote ?

M — Votre devoir consiste 3 ETRE, et non 2 étre ceci ou cela*.
«JE SUIS CELUI QUI SUIS », voila le résumé de la vérité toute
entiere. On en décrit la méthode par la phrase : «k DEMEURE EN
PAIX ». Et que signifie la paix ? Elle veut dire : « Détruis-toi», car
chaque nom et chaque forme sont une cause de tourment. « JE-
JE», c’est le Soi. «Je suis ceci», c’est ’ego. Lorsque le «Je»
demeure seul et unique, c’est le Soi. Lorsqu’il prend la tangente et
dit : « Je suis ceci ou cela, je suis comme ci ou comme cela », c’est
Pego.

D — Qui est Dieu alors ?

M — Le Soi est Dieu. «JE SUIS» est Dieu. Si Dieu était
extérieur au Soi, Il serait un Dieu dépourvu de Soi, ce qui est
absurde.

Tout ce qui est requis pour réaliser le Soi, c’est ’ETRE
PAISIBLE. Que peut-il y avoir de plus aisé ? C’est pourquoi*
atma-vidya est la voie la plus facile a suivre.



CHAPITRE VII LE GURU ET SA GRACE

D — Qu’est-ce que la guru-kripa* ? Comment conduit-elle a la
Réalisation du Soi ?

M — Le guru, c’est le Soi... Il arrive parfois dans la vie d’'un
homme qu’il se sente insatisfait et que, non content de ce qu’il
possede, il cherche la Réalisation de ses désirs, griace a des priéres
a Dieu, etc. Son esprit se purifie petit a petit ; il arrive a ressentir la
nostalgie de connaitre Dieu, davantage pour obtenir Sa grice que
pour satisfaire ses désirs matériels. Alors, la grice de Dieu
commence a se manifester. Dieu prend la forme d’un guru,
apparait a Son adorateur, lui enseigne la vérité et, qui plus est,
purifie son esprit grice a la relation qui s’établit entre Lui et
Phomme. L’esprit de ’adorateur se fortifie. Bient6t il est en mesure
de se tourner vers l’intérieur. La méditation le purifie de plus en
plus, jusqu’a ce qu’il reste paisible, sans la moindre vague a sa
surface. Cette calme étendue, c’est le Soi.

Le guru est a la fois « extérieur » et « intérieur ». De Pextérieur il
donne une impulsion a Pesprit pour qu’il s’introvertisse; de
Pintérieur, il tire Pesprit vers le Soi et I’aide a se pacifier. C’est la
guru-kripa. Il n’y a aucune différence entre Dieu, le guru, et le Soi.

D — Dans la Société Théosophique on médite dans le but de
chercher des Maitres susceptibles de guider.

Q. : On dit que viveka est la discrimination entre le Soi et le
non-Soi. Qu’est-ce que le non-Soi ?

M. : En fait, il n’y a pas de non-Soi. Le non-Soi se trouve aussi
dans le Soi. C’est le Soi qui parle du non-Soi, parce qu’il s’est
oublié lui-méme. S’étant oublié, il congoit les objets comme étant
le non-Soi, lequel n’est en fait rien d’autre que lui-méme.

Ensuite, les discussions entre les partisans de différentes
théories devinrent houleuses.






2 JANVIER 1937

Le «je» qui s’¢leve disparait aussi. Il s’agit ici du «je»
individuel ou du concept «je». Mais ce qui n’apparait pas ne
disparaitra pas. C’est et ce sera pour toujours. Clest le «Je»
universel, le « Je » parfait ou la réalisation du Soi.

L’aprés-midi, la femme suisse se plaignit a Shri Bhagavin
d’avoir des maux de téte lorsqu’elle se livrait 2 une méditation un
peu prolongée.

M. : Si on comprenait que le méditant et la méditation sont
identiques, il n’y aurait plus de mal de téte ou de plaintes
semblables.

Q. : Mais ils sont différents. Comment peut-on les considérer
comme identiques ?

M. : Tout dépend de votre perspective. Il ne sont qu’un et il n’y
a pas de différences. A force de méditer, la conscience relative
finira par disparaitre. Ce n’est pas I’annihilation, car la Conscience
absolue se révélera. La Bible dit : « Le Royaume des Cieux est en
vous »... Si vous vous considérez comme étant le corps, vous
éprouverez quelques difficultés a comprendre cette affirmation. Si,
en revanche, vous savez qui vous étes réellement, vous découvrirez
que le Royaume des Cieux et tout le reste sont inclus en votre Soi
véritable. Tous ces concepts prennent naissance apreés que l'ego
s’est manifesté. Drishtim fridnamayim kritva, pashyed brah-
maM4yam jagat 1 [La vision rendue pleine de sagesse, on doit voir
le monde en tant que brahman]. Dirigez donc votre regard vers
Pintérieur et il deviendra absolu. Une fois cette conscience absolue
réalisée, dirigez votre regard vers P’extérieur et vous découvrirez
que I’Univers n’est pas séparé de ’Absolu réalisé.

C’est parce que votre vision est dirigée vers ’extérieur que vous
parlez d’un extérieur. Aussi vous conseille-t-on de tourner votre
regard a P'intérieur. Cet intérieur est en relation avec P’extérieur que
vous avez I’habitude de chercher. En réalité, le Soi n’est ni
extérieur ni intérieur.

En parlant des Cieux, on s’imagine qu’ils sont au-dessus ou au-
dessous, intérieurs ou extérieurs, car on est habitué a la
connaissance relative. On ne cherche que le savoir objectif, d’ou
ces idées. En fait, il n’y a ni haut, ni bas, ni intérieur, ni extérieur.
Si ces notions étaient réelles, elles devraient aussi étre présentes
pendant le sommeil profond. Car ce qui est réel doit étre continu et
permanent. Quand vous dormez, vous sentez-vous a lintérieur ou
a Pextérieur ? Bien siir que non.



Q. : Je ne m’en souviens pas.

M. : Vous vous en souviendriez s’il y avait quelque chose dont il
faille se souvenir. Vous admettez cependant que vous existiez
durant votre sommeil. C’est le méme Soi qui parle maintenant ; le
Soi qui était indifférencié dans le sommeil est différencié dans
Pétat présent et voit la diversité. L’existence réelle est la seule qui
soit dépourvue de connaissance objective. C’est la

1. Voir aussi entretiens n » 238 et 240.

conscience absolue. C’est ’état de bonheur que tout le monde
admet. C’est P’état qu’il faut susciter, méme a P’état de veille. On
Pappelle jagrat-sushupti. C’est la mukti.

Q. : D’ego est ce qui se réincarne ?

M. : Oui. Mais qu’est-ce que la réincarnation ? L’ego reste
toujours le méme. De nouveaux corps apparaissent et se
Papproprient. L’ego ne change pas. Il ne quitte pas un corps pour
en chercher et en trouver un autre. Regardez ce qui arrive a votre
propre corps physique. Supposez que vous alliez a Londres.
Comment faites-vous ? Vous prenez une voiture qui vous emmene
au port, puis un bateau qui vous transporte jusqu’a Londres en
quelques jours. Que s’est-il passé? Ce sont les moyens de
transport qui se sont déplacés, non pas votre corps. Cependant,
vous affirmez que vous avez voyagé d’un bout a Pautre du globe.
Les mouvements des véhicules ont été transposés a votre corps. Il
en est de méme pour votre ego. Les réincarnations sont des
transpositions. Par exemple, quand vous révez, que se passe-t-il ?
Rentrez-vous dans le monde onirique ou bien est-ce ce dernier qui
se déroule en vous ? La dernieére hypothése, stirement. Il en va de
méme pour les réincarnations. L’ego reste inchangé au cours de
celles-ci.

De plus, dans votre sommeil, le temps et ’espace n’existent
pas. Ce sont des concepts qui naissent une fois que la pensée « je »
a surgi. Avant ’éveil de cette derniere, les concepts étaient absents.
Par conséquent, vous é&tes au-dela du temps et de Pespace. La
pensée ‘je' n’est quun “je” limité. Le vrai “Je” est illimité,
universel, au-dela du temps et de Pespace. Ces notions sont
absentes dans le sommeil. Juste au moment du réveil et avant de
voir le monde objectif, se trouve un état de conscience qui est le
pur Soi. Cest lui qu’il faut connaitre.

Q. : Mais je ne le réalise pas.



M. : Ce n’est pas un objet qui doit &tre réalisé. Vous étes cela.
Qui est 1a pour réaliser, et que doit-il réaliser ?

312. M.V K. Cholkar de Poona: Il est dit: “Connais-toi toi-
méme” ou “Vois qui est le ‘Je’ en toi.” Quel est le moyen d’y
parvenir ? Suffit-il de répéter mécaniquement le mantra ou faut-il a
chaque fois se rappeler pourquoi on le répete ?

M : Vous répétez toujours le mantra automatiquement. Si vous
n’étes pas conscient de P’ajapa (le son inarticulé) qui vibre
éternellement, il vous faut pratiquer le japa qui nécessite un effort.
Cet effort est nécessaire pour écarter d’autres pensées. Le japa
devient alors mental et intérieur. Finalement sa nature éternelle,
Pajapa, sera réalisée. Car vous découvrirez qu’il continue méme
sans effort de votre part. Cet état sans effort est I’état de
réalisation.

M. Cholkar demanda encote 2 recevoir des instructions d’ordre
pratique qui lui soient adaptées.

M.: Le japa n’est pas extérieur et par conséquent n’a pas
besoin d’étre recherché au-dehotrs. Il est intérieur, et il est éternel.
Il est toujours réalisé. Mais vous dites que vous n’en avez pas
conscience. Il exige qu’on y porte une attention constante. Aucun
autre effort n’est nécessaire. Votre effort a pour seul but de vous
empécher d’étre distrait par d’autres pensées.

La personne fut satisfaite.






Table des matiéres
MYSTIQUES DE I’INDE..................1
L’Inde classique......cceeueeiiiiiernennnnnnncnnenl

Deux UPANISADS........ccoovvviiiirnnennnnl 7

PPt S It A ON . ettt e et e e e e e eeee e e e eeeeeeeee e reeeeneeeeeenennnaee 7
SVETASVATARA Up....couerrrurirninierinnceninnneensneecennens 9

ADTEVIATIONS fuveveeeeeeeeeeeeeeeeteeeeeeeeeeeeeeeeeteseeeseesseeseesseessesssesneseeseessens 9
| 915 2076 LD Tol 5 [0 s R 9

N S0 0L 1 2

SOURCES VEDIQUES. STYLE ET METAPHORES

LE YO GA et e e se e s s e ee e es s e e ssenseseen

VEDANTA ET VISNUISME

LA BHAGAVAD GiTA...........

SAMEIH Y A oot eeevesesesesseseseseesesessssessssesesssesesesesse s s seseseses 23

lf:VOLUTION DE LA MATIERE PRIMORDIALE................ 27

Ame individuelle

SIVAISME..............

BOUDDHISME

LES DOCTRINES MINEURES.....eoeveeeeeee e seeeeseeeeeseessesseeseone 40

CONCLUSION ..ot eeeseees s ssesesssesessesss s ssssssesessssessseesenns 43
AL Z RN 1 223 o TR 45

CHAPITRE PREMIER ... oo eeeeeeeeeeeeeeeeeeseeesseeesesesseseseeeseesseeee 45

CHAPITRE Lo seeeseeeeeeeeseeeeessessssssseessssssesss s seess e eeensnnes

CHAPITRE I11....

CHAPITRE TV.cooeoteeeeeeeeeeseeeeseeeessesessesseeressesesesssesseresessesessssesennes

CHAPITRE Voot eeeeeeeeeseeveseeesessaesesssssssssseesssesssssessessssnnes

CHAPITRE Voo oeeoeeeoeeeeeeeeeeeeeeeeeeseesseveesseeeees e sseeesseeeessseeeeseess s eesees
Mundaka Up.....ccceeviiiiiriiiiiieinenninnnnnnininni. 61
J 15 2016 ADTo] 5 [0 ¢ AU R 61

11 R0 Vs e B2 - TN 62



L, 2eeeeeeeeee e eeeeseee e eeeesee e eeeneeee e reee 63
O DO 65
TL, 2oeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesesseeesesse e eneess e eeenes e 67
O T 68
1 70

J s N R0 Ye LTo] 5 o) o VNN uN N 73
BHAGAVAD GITA......oooereerererereeererererenresnennens 78
CRANT Lottt b bbbt r et nen 78
Chant Tl...oo oottt ereeenes 81
Chant TTL....oooeoeeeeeeeeeeeeee ettt enes 87
CRANE IV ettt sttt 91
CRANE Vet te ettt et et s et eas e enean 95
CRANt V.ot er vt v et enes 97
Chant VIL....ooeeecieeeeeeeeeeeeeeeee ettt sessseseresenaons 101
Chant VIIL...coooiioeieeeeireeereeetee et es e sseseree s s s e eveennens 103
Chant IX ..ot e et es et s eseeraesreeaneernens 106
Chant Xttt ettt et e et et e eteersebeeaeeteesnneens 108
Chant Xttt e et ebe e e aeeeeaeeeeaee s 112
Chant XTL.....cooceeeieiieeeeeeeeeereee e eree et se e sess s sesesessssenens 117
Chant XTI ....coeiiieieeeeeieeeeeeeeeee st s s sesesessenesneeneas 118
Chant XTIV ...ttt seretess s essensenen 121
Chant XV ..ottt es s esessssssesesessssesesesens 123
Chant XV .ottt s et ss e ssers e sreeveernens 125
Chant X VL.t ere et ese s s sesenees 127
Chant XVIIL ..ottt e eaee e 129

VASUGUPTA Stances sur Ia vibration

et leurs GlOSES......uuuueeeeeunnnnniiiiireennnnnnnnn 137
DEUXIEME PARTIE — LES GLOSES DE
KSEMARAJA ET DE BHATTA KALLATA........... 138

SPANDASAMDOHA DE KSEMARAJA — GLOSE
DE LA PREMIERE STANCE DE LA
SPANDAKARIKA.......ooeeeeeeeeeeeeeeeeeesseeeesssesesssseessns 138

STROPHES D’INTRODUCTION......c.cvtctieriiiereiiereieeienneneienns 138
STROPHES FINALES......ccoiieeneirieneieee e seaenseaenenes 153



SPANDANIRNAYA DE KSEMARAJA ET
SPANDAKARIKAVRTTI DE BHATTA KALLATA

STROPHES D’INTRODUCTION.......ccovuiiiiiiiniiiisieiiiiians

I SVARUPASPANDA...cccoocemscenscensoessnessoessoes oo
Essence de la vibration...................

1 [Nous offrons nos louanges...].....

2 [... tien ne peut le voilet].......ccccuu.ece.

3 [Bien que ce (spanda) se répande...]

4 [... les formes de CONSCIENCE]..vuiuerrrimirerriniierririeereireaereeseseierseeaenes
5[... ce qui existe au SENS SUPLEME]...cuvvevrvrierimiiiirineiieiinereiennes

6-7 [(La Réalité) a partir de laquelle il y a déploiement]

8 [... Contact avec la puissance du Soi].......ccccvvuveeiniecriinicncininann,

9 [Dés que s’apaise Pagitation.. . Jo.iiciiciieccceeeies 178
10 [(Se révele) a lui, en effet, sa nature.. . Ju e veennecrcrnerercennnn 180
11 [... pour qui demeure comme frappé d’émerveillement]......... 181
12-13 [Le non-étre n’est pas objet d’expérience mystique...].......183
14-16 [... deux états de ce (spanda)]......ccccveveecrniviniinieciniiicinnane, 186
17 [Le parfaitement éveillé. .|, 189
18 ’Omnipénétrant, indissolublement uni a sa supréme énergie. ..
................................................................................................................ 190
19 [Les émanations des vibrations. .. ]....ccceevieiviniieininieniininns 191
20 [... précipitent ceux dont I'intelligence est mal éveillée].......... 192
21 [celui qui est toujours ardent. .. ] e 194
22 [Au comble de la futie. . Jo e 195
23-25 [Ayant fermement pris pour appui...Je.ccncccnicincninans 196
11 SAHAJA VIDYODA YASPANDA
Apparition de la science iNNEC......oviiiiiiiiniiies

1-2 [26] [Quand ils se sont emparés de cette puissance...]........... 201
3-4[28-29] |... point d’état qui ne SOit Siva].....ccvuevievivrirrirrirrirninnes 203
5 [... l'univers entier COMME UN JEU..ouvuuiuirmrieciriiriceriricceneaenenes 205
6-7 [... Papparition de ce qui est contemplé dans le cceut]........... 206
IIT VIBHUTISPANDAL ..ot 211
La vibrante réalité dans la splendeur de son déploiement'............ 211
RESUM.....ooeiei e 211
1-2 [... de méme durant le £EVe]....ccooreerrnicremnieenicerreeereeeenene 212
3 [Sinon, la libre émanation.. | 214
4-5 [... la chose se présente sans délai...]u.ceeinivivininicinnnne. 215
6 [... on apaise également sa faim]........ccocuveciecuriccncccccceccnenas

7 [... Pomniscience et d’autres pouvoirs]...

8 [L’indolence, 1a £aviSSEUSE]....ceurmeuerrereuerreneereiniererriererseneseseenenenens

9 [Chez celui qui sadonne a une seule pensée...J...cccovrirninnne. 219

10 [De la procédent immédiatement. .. | ..o, 220



12 [Qu’il demeure toujours bien éveillé.. ] 222

13 [En dépit de sa véritable nature...]......ccccc.......
14 [... la perte de 1a saveur...]u i, 226
15 [... ces énergies sont toujours emMpPressées. .. | mnnnnes 227
16 [Cette énergie de Siva qui a 'activité pour forme engendre la
SEEVITUAE] .o vueuvevinieiriciciricncieres ettt nes 228
17-18 [Entravé par Poctuple forteresse. . | ucccceeceuenns 229
19 [Mais quand il s’enracine en un seul lieu (le spanda)...]........... 230
IV 232
1 [Je rends hommage.. .J.cccooiiiiiiiiiices 232
2 [Bien que tres difficile a acquérir. ..
STROPHES FINALES.......ccooiiiiiiiiiniisicncssssssssenns
ABREVIATIONS.....ooosiorrserssioessseessssessssses e 238
INTRODUCTION......uuuurrrrrrrrrrririrnnnnnnnninnnnnnnnnenna. 240
Sa place, son role et Ses LEPLESENTANLS.....c.vveveureeruerricierriresisieneneaes 240
Bhattanarayana
Utpaladeva........cccveuveccuninnace.
TLAlla e
Les différents visages de Siva
I. SIVA — LE — MAGICIEN (MAYAVIN)........... 251
Conscience chez le JAANIMN.....c..cewccuriucenciricireeceecneee e
Béatitude et liberté chez le yogin....
L’amour du Soi chez le bhakta..............cuviciniviccinicininininininican.
IL. SIVA DIEU DE GRACE.......cooecvnrrirrrinnnnn,
PASUPATI, gardien du troupeat........cvcvicininiiniciniesieines 258
VIRUPAKSA et le troisiéme Oeil.......c.oevverrerrenrans 261

III. SIVA, DIEU D’AMOUR, AMANT D’UMA —
PARVATI




VI, SIVA DANSEUR AU GRAND BANQUET DE

LA VIE.... o eccttictteetteeenecenecenecenecenssnnssannsnnns 305
SAMATA, AMOUR GLORIEUX DE LA l\IAJESTE DIVINE
................................................................................................................ 309

Le bhakta et son identification au COSMOS........ccoevevererereninienieeeens 314
LA BHAKTI PAR RAPPORT AU YOGA ET A
DILLUMINATION ..ottt n e 322
AMOUT €1 ELIVIANCE. ...cvieiiiierieciietiree ettt 324
L'amour et les moyens de délivrance : ascése et yoga.......c.ceevveeruveenns 324
AmMOoUr et illumMINatioN.....ccvevirieieeeeereeee e 327
CONCLUSION..... oottt ene e e ereseeaeeen 331

LE STAVACINTAMANI DE BHATTANARAYANA

................................................................................. 334

ADDENDUM......cittiiiiiiieteecenccenecenecencrenesencsnncsnnees 386

INDEX SANSKRIT....ccccceeeiirrtnneeerneernneeenncernneeennnns 388

INDEX DES NOTIONS ET DES IMAGES......... 397
INDEX DE LA BHAKT.....cooiieeeeetceeeteeeeeee e 401
CORRECTIONS ET ADDITIONS......oooieeiieieeeereeereeveve e 403

DNYANDEYV Gita Commentary......406

DNYANESHWARI........ocooireeceeeeeeeceeeeeeeceseeseeeeseseeeeeesseeseeesseeseens 406
VOIUME Laioeeeeeeee ettt ettt st 406
CHAPTER IX [Bg 6-11, 13-14].cciiiiiiiiiiiiiiciiciiciccccine 406
CHAPTER XI [Bg, 2-4, 11-17]
AZ6) 10T s YT OO
CHAPTER XIII [Bg. 7, 14-16, 27-31]..c.ccvviiriiriiiiiiicicicicnnes 420
CHAPTER XIV [Bg.2-7, 19-20, 26-27]....ccoevvirviriciriciricrcrrinnanns 428
CHAPTER XV. [ INTRODUCTORY, Bg, 1-2]...cccoevvrrirrrirrnnnne 440
mBIR.....0......0.0..0.....0....‘.0‘.0.0.....0....‘450
INtrOdUCHION. cuueuieieeetieeeiereieenreeetenereneesencssescensnenns 451
KABIR GRANTHAVALL.......ccooevenrenreneeneereerrereenes 456
Chapitre du Guru divif.......cccoiviiiiiii e, 456
Chapitre de PINVOCAtION......cviiiiriciii e 461

Chapitre de 1a SEPATAtION.......covuevcueuemreeiereeereeeeee e 464



Chapitre de la Séparation né de la Connaissance..........cccvvueercncne. 469
Chapitre de 'Expérience
Chapitre de la Liqueut.......

Chapitre de la Profondeut.......ccccinicinininininiciniisiiccnnes
Chapitre de PEONNEMENT...uirirrereeeeeeeeeeesssssssssssssssseeeeeeesesesseeeseens 477
Chapitre de PADSOIPHON. ......cecuieciciiciiiriciicicieec e 477
Chapitre de ’Amour pur

Chapitre de PAVErtiSSeMENt. ..o 480
Chapitre de UESPrit............cecoviuiieiiisiiiiiciniisicnicicsise s 486
Chapitre de la Voie subtile .

Chapitre de la Vie subtile......

Chapitre de la Mendicité...........

Chapitre du Dire-sans-Faire

Chapitre de PHomme Sensuel.......cccocuieiciniciniinicniecnicceeene
Chapitre du Sabgj.

Chapitre de Ia VELIte......ooiiiiiiiiiiiiciiiicicicicicccns
Chapitre de PAbolition de PEffeuf. ..o
Chapitre du Simulacre.......cocvviiinnes

Chapitre de la Mauvaise Compagnie

Chapitre de la Bonne Compagnie.......

Chapitre des Faux Saints.....cccuiciieinininiinisiisisicsiecnsinnns
Chapitre des SAINES.......ccuviiuiiricirciriciec s
Chapitre des Preuves de la Sainteté.... .

Chapitre de la Louange des Saints.........cccuvivicivinnicciiiiccennns
Chapitre du MIlIeU......ccoceuiviciniiicicicccccscce e
Chapitre de PAppréhension de PEssence........covviviiiinicinnnes 517
Chapitre de la Pensée......cccviiiiiiiniiiiciicceccce, 518
Chapitre de PENSEIZNEMENt......cviiiiiiiiiiciiicicieieeieiececieiians 519
Chapitre de la CONfIANCE.. ... 521
Chapitre de la Reconnaissance de PEPOuX.......rvvvveeesrrresnrrinnns. 523
Chapitre de PIndifférence. ..o 524
Chapitre de la Toute-PuiSSance..........oeeurieiiiricinininisieinisieians 525
Chapitre de PINJUue. ..o 526
Chapitre de la Parole........coiiiiiiiicce, 527
Chapitre de la MOTt VIVANLE......oiviieciiiiiiciiiieciesisiecssesienes 528
Chapitre de la Conscience hypoctite.......ucivivirneinciiinciciciciennens 529
Chapitre de la Recherche de Enseignement du Guri................... 530
Chapitre de la Tendresse et de PAMOUT ..., 531
Chapitre de 1a MOTt. ..o

Chapitre de ’Aveuglement...............

Chapitre de la Clairvoyance
Chapitre de la [vraie] Naissance
Chapitre de la Compassion et de la Bienveillance.........ccccvvurunnnee. 543
Chapitre de PAntilope MuSqUEE. ..o 544



Chapitre du Blame.......cccocuiciiiiiiiicccccccccccces

Chapitre du Sans-Guru.

Chapitre de la Priere.........

Chapitre du Témoin.....

Chapitre de 1a Liane.......cvvviviviinininicceceeceieieines

Chapitre de PInséparable.........cccicinicininiccniccnicncsieseeeces 550
RAMANA MAHARSHLI....................552

CHAPITRE VI LA REALISATION I DIBC O ) N 552

CHAPITRE VII LE GURU ET SA GRACE.......ccccceovivirnennee 556

2 JANVIER 1937

Fin



© 2023.
@) |

Ce travail est mis a disposition selon les termes de la Licence
Creative Commons Attribution 4.0 International. - This work by
Dominique Tronc is licensed under CC BY-NC-ND 4.0. To view a
copy of this license, visit

https:/ / creativecommons.otg/licenses/by-nc-nd /4.0



http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	MYSTIQUES DE L’INDE
	L’Inde classique
	Deux UPANISADS
	Présentation
	SVETASVATARA Up.
	Abréviations :

	Introduction
	THÉISME.
	SOURCES VÉDIQUES. STYLE ET MÉTAPHORES.
	LE YOGA.
	VEDANTA ET VISNUISME.
	LA BHAGAVAD GiTÂ.
	SÂMKHYA.
	ÉVOLUTION DE LA MATIÈRE PRIMORDIALE.
	Âme individuelle.
	SIVAÏSME.
	BOUDDHISME.
	LES DOCTRINES MINEURES.
	CONCLUSION.

	Svetâsvatara
	CHAPITRE PREMIER
	CHAPITRE II
	CHAPITRE III
	CHAPITRE IV
	CHAPITRE V
	CHAPITRE VI

	Mundaka Up.
	Introduction
	Mundaka
	I, 1
	I, 2.
	II, 1
	II, 2.
	III, 1.
	III, 2.


	BHAGAVAD GÎTA
	Introduction
	BHAGAVAD GÎTA
	Chant I
	Chant II
	Chant III
	Chant IV
	Chant V
	Chant VI
	Chant VII
	Chant VIII
	Chant IX
	Chant X
	Chant XI
	Chant XII
	Chant XIII
	Chant XIV
	Chant XV
	Chant XVI
	Chant XVII
	Chant XVIII


	VASUGUPTA Stances sur la vibration et leurs gloses
	DEUXIÈME PARTIE — LES GLOSES DE KSEMARAJA ET DE BHATTA KALLATA
	SPANDASAMDOHA DE KSEMARÂJA — GLOSE DE LA PREMIÈRE STANCE DE LA SPANDAKÂRIKÂ
	STROPHES D’INTRODUCTION
	STROPHES FINALES

	SPANDANIRNAYA DE KSEMARÂJA ET SPANDAKÂRIKÂVRTTI DE BHATTA KALLATA
	STROPHES D’INTRODUCTION
	I SVARÛPASPANDA
	Essence de la vibration
	1 [Nous offrons nos louanges…]
	2 [… rien ne peut le voiler]
	3 [Bien que ce (spanda) se répande…]
	4 [… les formes de conscience]
	5 [… ce qui existe au sens suprême]
	6-7 [(La Réalité) à partir de laquelle il y a déploiement]
	8 [… Contact avec la puissance du Soi]
	9 [Dès que s’apaise l’agitation…]
	10 [(Se révèle) à lui, en effet, sa nature…]
	11 [… pour qui demeure comme frappé d’émer­veillement]
	12-13 [Le non-être n’est pas objet d’expérience mystique…]
	14-16 [… deux états de ce (spanda)]
	17 [Le parfaitement éveillé…]
	18 L’Omnipénétrant, indissolublement uni à sa suprême énergie…
	19 [Les émanations des vibrations…]
	20 [… précipitent ceux dont l’intelligence est mal éveillée]
	21 [celui qui est toujours ardent…]
	22 [Au comble de la furie…]
	23-25 [Ayant fermement pris pour appui…]
	II SAHAJA VIDYODA YASPANDA
	Apparition de la science innée
	1-2 [26] [Quand ils se sont emparés de cette puissance…]
	3-4 [28-29] [… point d’état qui ne soit Siva]
	5 [… l’univers entier comme un jeu]
	6-7 [… l’apparition de ce qui est contemplé dans le cœur]
	III VIBHÛTISPANDA
	La vibrante réalité dans la splendeur de son déploiement1
	Résumé
	1-2 [… de même durant le rêve]
	3 [Sinon, la libre émanation…]
	4-5 [… la chose se présente sans délai…]
	6 [… on apaise également sa faim]
	7 [… l’omniscience et d’autres pouvoirs]
	8 [L’indolence, la ravisseuse]
	9 [Chez celui qui s’adonne à une seule pensée…]
	10 [De là procèdent immédiatement…]
	12 [Qu’il demeure toujours bien éveillé…]
	13 [En dépit de sa véritable nature…]
	14 [… la perte de la saveur…]
	15 [… ces énergies sont toujours empressées…]
	16 [Cette énergie de Siva qui a l’activité pour forme engendre la servitude]
	17-18 [Entravé par l’octuple forteresse…]
	19 [Mais quand il s’enracine en un seul lieu (le spanda)…]
	IV
	1 [Je rends hommage…]
	2 [Bien que très difficile à acquérir…]
	STROPHES FINALES


	LA BHAKTI
	ABRÉVIATIONS
	INTRODUCTION
	Sa place, son rôle et ses représentants
	Bhattanarayana
	Utpaladeva
	Lalla
	Les différents visages de Siva

	I. SIVA — LE — MAGICIEN (MAYAVIN)
	Conscience chez le jñânin.
	Béatitude et liberté chez le yogin.
	L’amour du Soi chez le bhakta.

	II. SIVA DIEU DE GRÂCE
	PASUPATI, gardien du troupeau

	VIRUPÂKSA et le troisième Oeil
	III. SIVA, DIEU D’AMOUR, AMANT D’UMÂ — PARVATI
	Origine divine de la bhakti
	Indifférenciation et triangle du cœur :

	IV. SIVA, ASCÈTE
	V. SIVARATRI, LA NUIT MYSTIQUE
	VI, SIVA DANSEUR AU GRAND BANQUET DE LA VIE
	SAMATÂ, AMOUR GLORIEUX DE LA MAJESTÉ DIVINE
	Le bhakta et son identification au cosmos

	LA BHAKTI PAR RAPPORT AU YOGA ET A L’ILLUMINATION
	Amour et délivrance
	L’amour et les moyens de délivrance : ascèse et yoga
	Amour et illumination

	CONCLUSION

	LE STAVACINTÂMANI DE BHATTANÂRÂYANA
	ADDENDUM
	INDEX SANSKRIT
	INDEX DES NOTIONS ET DES IMAGES
	INDEX DE LA BHAKTI
	CORRECTIONS ET ADDITIONS


	DNYANDEV Gita Commentary
	DNYÂNESHWARÎ
	Volume I
	CHAPTER IX [Bg. 6-11, 13-14]
	CHAPTER XI [Bg. 2-4, 11-17]
	Volume II
	CHAPTER XIII [Bg. 7, 14-16, 27-31]
	CHAPTER XIV [Bg.2-7, 19-20, 26-27]
	CHAPTER XV. [ INTRODUCTORY, Bg. 1-2]

	KABÎR
	Introduction
	KABÎR GRANTHAVALI
	Chapitre du Guru divin
	Chapitre de l’Invocation
	Chapitre de la Séparation
	Chapitre de la Séparation né de la Connaissance
	Chapitre de l’Expérience
	Chapitre de la Liqueur
	Chapitre de la Profondeur
	Chapitre de l’Étonnement
	Chapitre de l’Absorption
	Chapitre de l’Amour pur
	Chapitre de l’Avertissement
	Chapitre de l’Esprit
	Chapitre de la Voie subtile
	Chapitre de la Vie subtile
	Chapitre de la Mendicité
	Chapitre du Dire-sans-Faire
	Chapitre de l’Homme sensuel
	Chapitre du Sahaj
	Chapitre de la Vérité
	Chapitre de l’Abolition de l’Erreur
	Chapitre du Simulacre
	Chapitre de la Mauvaise Compagnie
	Chapitre de la Bonne Compagnie
	Chapitre des Faux Saints
	Chapitre des Saints
	Chapitre des Preuves de la Sainteté
	Chapitre de la Louange des Saints
	Chapitre du Milieu
	Chapitre de l’Appréhension de l’Essence
	Chapitre de la Pensée
	Chapitre de l’Enseignement
	Chapitre de la Confiance
	Chapitre de la Reconnaissance de l’Époux
	Chapitre de l’Indifférence
	Chapitre de la Toute-Puissance
	Chapitre de l’Injure
	Chapitre de la Parole
	Chapitre de la Mort vivante
	Chapitre de la Conscience hypocrite
	Chapitre de la Recherche de l’Enseignement du Guru
	Chapitre de la Tendresse et de l’Amour
	Chapitre de la Mort
	Chapitre de l’Aveuglement
	Chapitre de la Clairvoyance
	Chapitre de la [vraie] Naissance
	Chapitre de la Compassion et de la Bienveillance
	Chapitre de l’Antilope musquée
	Chapitre du Blâme
	Chapitre du Sans-Guru
	Chapitre de la Prière
	Chapitre du Témoin
	Chapitre de la Liane
	Chapitre de l’Inséparable


	RAMANA MAHARSHI
	CHAPITRE VI LA RÉALISATION DU SOI
	CHAPITRE VII LE GURU ET SA GRÂCE
	2 JANVIER 1937
	Fin


